



Издается с января 2006 года

## листок антониевского храма

КУЛЬТУРНО-ИНФОРМАЦИОННОЄ ИЗДАНИЄ ХРАМА ВО ИМЯ СВЯТИТЕЛЯ АНТОНИЯ (СМИРНИЦКОГО)
ГАЗЕТА ВЫХОДИТ ОДИН РАЗ В МЕСЯЦ

## святая вода

### вода в мироздании, грех и первое водосвятие



«...Какой дар столько необходим для нас, как вода? — вопрошает священномученик Ипполит Римский. — Водою всё омывается, и питается, и очищается, и орошается. Вода поит землю, производит росу, утучняет виноград, приводит в зрелость колосья... Без воды ничто из видимого нами не может существовать: вода столь необходима, что когда прочие стихии имеют жилище под сводами небес, она получила для себя вместилище и над небесами. Об этом свидетельствует сам пророк, взывая: «Хвалите Его, небеса небес и воды, которые превыше небес» (Пс.148, 4).

О древней грозной силе воды — и животворной, и целебной, и карающей — неоднократно говорится в Священном Писании. Понятие о святой воде уже встречается в Ветхом Завете: «и возьмёт священник святой воды в глиняный сосуд» (Чис.5, 17). Но совершенно особую, наполненную новым смыс-

лом суть приобретает вода именно в христианстве: в новозаветное время она служит благодатному очищению человека от грехов и его духовному возрождению для иного, безгрешного существования. И, в соответствии с этой священной задачей, вода получает и особый чин таинственного молитвенного освящения, меняющего её естество, и своё новое значение и наименование: «святая вода».

Святою называется вода, освящённая обрядом водоосвящения (водосвятия). Освящение воды принято христианской Церковью от апостолов и их преемников. Но первый пример водосвятия был подан Самим Господом, когда Он погрузился в реку Иордан — и освятил Собою всё естество воды.

Не всегда вода нуждалась в освящении. Были времена, когда всё во вселенной было чисто и свято. «И увидел Бог всё, что Он создал, - говорится в книге Бытия, — хорошо весьма» (Быт.1, 31). До грехопадения человека всё созидалось Словом Божиим, всё оживотворялось Духом Святым, который носился над водою. Всё в мире было запечатлено всеосвящающим благословением Божиим, и поэтому земные стихии служили для пользы человека: поддерживали жизнь, предохраняли от разрушения тело. Человек жил до поры в гармоничном райском окружении и, по обетованию Божию, должен был быть бессмертным. Ибо «смерти Бог не сотворил» (Прем. Сол.1, 13).

Но человек согрешил, приняв в душу семя нечистоты и тлена через общение с духом нечистым и потеряв богоподобное совершенство — и Дух Божий отступил, предоставив ослушнику возможность жить по своей воле: «И сказал Господь Бог: не вечно Духу

моему быть пренебрегаемым человеками сими, потому что они плоть» (Быт 6, 3). С той поры всё, к чему прикасались руки грешников, становилось нечистым, всё несло следы греха, лишалось благословения Божия. По причине тяжкой людской греховности изменились и стихии, служившие прежде человеку: земля рождает терния и волчцы; пропитанный тлением воздух стал опасным, а иногда и смертоносным; вода, сделавшись стоком для нечистот, превращается в источник заразы, несёт с собой болезни и ядовитые отравления.

И отныне в руках Правосудия Божия древнейшая животворная стихия воды может выступить орудием наказания нечестивых, как то случилось во времена Всемирного Потопа... Намереваясь покарать мир, Бог говорил Ною такие горестные слова: «...конец всякой плоти пришёл... ибо земля наполнилась от них злодеяниями; и вот, Я истреблю их с земли... Я наведу на землю потоп водный, чтоб истребить всякую плоть, в которой есть дух жизни под небесами; всё, что есть на земле, лишится жизни» (Быт.6, 13, 17).



продолжение на стр.2



Олнако палшее чеповечество не было лишено святой воды. Изведённый Моисеем из скалы источник струил, конечно, не простую воду — но воду особенную. Не обычной была и вода в колодце, выкопанном праотцом Иаковом и освящённом позднее беседой Спасителя с самаритянкой у этого источника. Особая вода течёт и в реке Иордан: Христос явился на Иордане, чтобы освятив его, всё водное естество сделать источником нового освящения для человека. При Крещении Господнем на Иордане символически повторилось чудо сотворения мира - разверзлись небеса, нисшёл Дух Божий и послышался глас Отца Небесного: «Сей есть Сын Мой Возлюбленный, в Котором Моё благоволение» (Мф.3,17). Так впервые после грехопадения человека совершилось освящение воды.

Церковь изревле молится о водных источниках, совершает освящение колодцев и родников, рек и озёр. Напри-



мер, копание колодца в сельской местности открывалось особой молитвой священника: «Даруй нам воду на сем месте, сладкую же и вкусну, довольно убо к потребе, не вредительную же убо ко приятию...». Потом. по прочтении её. священнослужитель первым начинал рыть колодец. Над колодцем уже готовым священник читал другую молитву:

«Зиждителю вод и Содетелю всех... Ты Сам освяти воду сию: посли на ню святую Твою силу на всякую 5 сопротивную детель, и даждь всем приемлющим от неё, пития ради, или умовения ради, здравие души и тела, на изменение всякия страсти и всякаго недуга: яко да будет исцеление воды и покоя всем прикасающимся к ней и приемлющим ю...».

И обычная колодезная вода после молебна становится «водой исцеления и покоя», дарящей жизнь. Можно утверждать, что в мире нет ни одной 🎎 струи воды, ни одной капли, которая не была бы освящена, духовно оплодотворена молитвой, облагодетельствована и, следовательно, которая не была бы животворна и спасительна для людей, животных, птиц и самой земли. Если бы люди следовали наказам Иисуса Христа и установлениям Церкви. то каждый источник нёс бы людям исцеление от травм души и тела.

#### святая вода в христианской традиции



Одна из основ христианства — проявление символического значения воды, которое утвердилось с установлением Таинства Крещения. Церковь учит, что освящённая вода есть образ благодати Божией: она очищает верующих «от духовных скверн, освящает и укрепляет их к подвигу спасения в Боге». При крещении младенца трижды погружают в святую воду, а если это подросток или взрослый человек, то троекратно подвергают омовению голову и плечи. Святая вода в этом Таинстве, омывая греховные нечистоты, обновляет и возрождает человека к новой жизни во Христе.

На заре христианской эпохи святой пророк Иоанн. Предтеча Господень. молитвенно призвал людей к покаянию и к отказу от греховной жизни, а символическим рубежом личного духовного обновления, «нового рождения», становилось для услышавшего его проповедь человека погружение в воды реки Иордан. С той поры, когда в начале Своего служения Христос, от века не имеющий греха, принял Крещение в иорданских водах от Иоанна, называемого также

омовением, — в Таинстве Крещения святая вода символически вновь соединяет человека, омытого ею от греха, с Богом, возвращая ему первозданную духовную и телесную чистоту, «образ и подобие Божье».

В песнопениях службы празднику Крещения Господня говорится: «Струи освятил еси Иорданския, державу сокрушил еси греховную, Христе Боже наш» и утверждается, что Бог «очищение водою роду человеческому дарует». В ночном разговоре с учёным-фарисеем, членом иудейского синедриона Никодимом Спаситель предупреждает его: «Истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие» (Ин.3, 5).

Начало мира — вода; начало Евангелия — Иордан, звучит откровение одного из святых подвижников. Ибо во время Крещения Господня в водах иорданских была явлена миру величайшая тайна Божества Святой Троицы, предсказанная в Ветхом Завете и в древних мифологиях Египта и Индии. От воды воссиял свет чувственный, ибо Дух Божий носился верху воды и повелел из тьмы воссиять свету. От Иордана воссиял свет Святого Евангелия, ибо «с того времени», то есть со времени Крещения, Иисус начал проповедовать и говорить: «Покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное» (Мф.14, 17), — пишет в IV веке аскет, епископ Кирилл Иерусалимский.

Как уже говорилось, существует восходящая к глубокой христианской древности традиция — особый чин освящения воды. В церковном обряде водоосвящения, или водосвятия (на древнерусском языке — водокрещения) троекратным погружением креста, при соответственном молитвословии и пении, призывается на воду благословение Божье.

Восточная Церковь различает великое и малое водосвятие. Великое водосвятие совершается дважды — в самый день Богоявления, по окончании обедни, а также накануне, в навечерие Богоявления (Крещенский Сочельник). В праздник Богоявления вода освящается обыкновенно в реке, источнике или, при их отсутствии, в озере или в колодце, куда и направляется процессия. известная под символичным именем Хода на Иордан. Как человеку в Таинстве Крещения даётся возможность рождения новой личности и врастания «новорождённого» в подлинную, христианскую жизнь — так и вода в чине великого водосвятия получает вероятность возрастания до прежнего своего благодатного состояния, когда она станет чем-то большим, чем просто стихия (или, говоря научным языком, физикохимическая субстанция с определённой структурой, Н<sub>2</sub>О).









## くびんくりゅくりゅくがんりゅうしゅんりゅうしゅんしん

Воду, освящённую чином малого водосвятия на молебнах, совершаемых в течение всего года, православные христиане используют наряду с крещенской водой.

Обязательно малое водосвятие совершается в день Происхождения (Изнесения) Честных Древ Животворящего Креста Господня, 14 августа (по новому стилю), в первый день Успенского поста. По принятому ныне в Русской Церкви чину, в этот день во всех храмах до или после литургии совершается малое освящение воды. У нас это празднество соединилось с воспоминанием Крещения Руси 1 августа 988 г. Известие о дне Крещения Руси сохранилось в хронографах XVI века: «Крестися князь великий Владимир Киевский и вся Русь августа 1». В «Сказании действенных чинов святыя соборныя и апостольския великия церкви Успения», составленном в 1627 году по повелению Патриарха Московского и всея Руси Филарета, даётся такое объяснение праздника 1 августа: «А на происхождение в день Честного Креста бывает ход освящения ради водного и просвещения ради людского, по всем градам и весем». По церковным канонам, на утрени в храмах во время богослужения совершается вынос Креста на середину храма для поклонения. А после литургии – крестный ход на воду. По традиции в этот день на Руси совершался крестный ход к водоёмам (рекам, озёрам, прудам) и источникам воды (колодцам, родникам), где происходили молебны и освящение воды, отсюда произошло народное название праздника «Спас на воде», или «Мокрый Спас». После водосвятия принято было купаться. Кроме людей, ниже по течению купали лошадей, а пастухи пригоняли с пастбищ домашнюю скотину и загоняли её в реку для того, чтобы защитить животных от заразных болезней. Вместе с освящением воды совершается в этот день и освящение мёда, потому называют этот день и «Первый, медовый Спас». С него благословляется вкушение мёда нового сбора





Малое водосвятие непременно совершается и в день Преполовения Пятидесятницы, отмечаемый через 25 дней после Светлого Воскресения Христова, когда вспоминаются полные глубочайшей тайны слова Спасителя, сказанные Им самарянской женщине: «Кто будет пить воду, которую Я дам ему, тот не будет жаждать вовек; но вода, которую Я дам ему, сделается в нём источником воды, текущей в жизнь вечную» (Ин.4, 14). В ознаменование благодати Святого Духа, которую Спаситель уподобил воде, подающей жизнь жаждущим спасения, Православная Церковь также установила в этот день традицию крестного хода на водные источники, для малого освящения воды. В день Преполовения мы мопимся «о напоении всех жаждущих спасения водами благочестия». В дореволюционной России жители деревень шли на поля, засеянные хлебом, где священник окроплял нивы освящённой водой, а крестьяне молились о ниспослании обильного урожая.

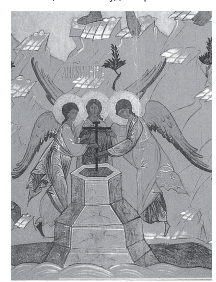
Малые водосвятия бывают также в дни храмовых праздников, при совершении таинства крещения, перед началом литургии, а также во всякое время и везде по желанию верующих, причём водосвятию предшествует молебен. Иначе говоря, малое водосвятие совершается в течение года неоднократно, а великое — только в праздник и предпразднество Крещения Господня (Богоявления).

Водоосвящение называется великим по особенной торжественности праздничного обряда, который проникнут воспоминанием об этом евангельском событии. Ведь оно стало не только первообразом таинственного омовения грехов, но и действительным освящением самого естества воды через погружение в неё Бога во плоти.

Зачем же Церковь вновь и вновь освящает воду, когда она освящена уже Крещением Самого Сына Божия? Человек, хотя и обновляем благодатью Божиею, до смерти носит в себе семя древнего греха и всегда может согрешить, снова и снова внося в окружающий мир нечистоту и тление. Но Спаситель, вознесшись на Небеса, оставил нам Своё животворящее Слово — и даровал христианам право силой веры и молитвы вновь низводить на землю благословение Отца Небесного; возможность взывать о благодатной помощи Утешителя-Духа Истины; оставил нам надежду на спасительную милость Пресвятой Троицы и заступничество Богоматери.

Потому Словом Божиим, таинствами и молитвой Церковь освящает не только самого человека, но и всё, чем он пользуется в мире, и этим предотвращает умножение гибельных последствий наших грехов. Освящает землю, испрашивая ей у Бога благословения плодородия; освящает хлеб, служащий нам пищей, и воду, утоляющую жажду. Освящением воды, то есть силой молитвы и Слова Божия, Церковь возвращает водной стихии первобытную чистоту и святость, низводит на неё благословение Господне и благодать Пресвятого и Животворящего Духа. Поступай человек достойно, по совести, по любви, сохраняя в чистоте своё сердце, свой дух - и тогда благодатные дары Святого Духа постоянно изливались бы на него. И, наверное, каждый источник был бы для нас источником исцеления от недугов телесных и душевных, каждая чаша воды служила бы очищением и просвещением, «водой исцеления и покоя», святой

Иногда называется святою и без освящения вода некоторых источников, озёр, колодцев, ознаменованных явлением чудотворной иконы, пребыванием святого и иными чудесами. Известно множество источников, колодцев, родников, где по молитвам святых изливается вода, имеющая Господне благословение. Не только питие этой воды, но даже окунание в воды этих источников с искреннею верою и молитвой приносило и приносит множество исцелений и чудотворений.











#### водосвятные молебны

Впервые христианин погружается в святую воду при обряде Крещения. Нас окропляют святой водой на крестных ходах, при молебнах. Святая вода обязательно присутствует во многих священных церемониях. Вода малого водосвятия применяется при освящении храмов и всех предметов, употребляющихся в богослужении; при освящении жилых домов, учебных и офисных помещений, любых построек, всякого бытового предмета. Освящают корабли и иные средства передвижения, поля и посевное зерно, стада и детские колы бели..

Сегодня, даже и среди тех, кто посещает храмы, есть люди, которые довольно смутно представляют себе, как проходит обряд освящения воды — превращения обычной воды в святую, наделённую чудесными свойствами.

Что же это за обряд?

Для водосвятия предназначен особый сосуд — большая чаша на низкой подставке, с круглым основанием. Основание это есть символ земной церкви; сама круглая чаша, в которую наливают воду, знаменует собой Церковь Небесную, а всё вместе — символ Богоматери, родившей Богочеловека Иисуса Христа. Теми же основными признаками обладает и купель для крещения, отличаясь большими размерами и длинной под-

Кроме крещенской воды, как уже говорилось, православные христиане часто используют воду, освящённую на молебнах. Молебны такого рода совершаются как в храмах, так и в домах самих прихожан. Чин ч малого освящения воды происходит на молебнах в церкви по просьбам и нуждам верующих: для исцеления больного, о путешествующих, о воинах и так далее.

Молебен — это особое богослужение, когда просят Господа, Матерь Божию и святых о ниспослании милости или благодарят Бога за помощь.

Для совершения водосвятного молебна посреди церкви ставится покрытый стол, на него — чаша с водой; кладутся Крест и Евангелие. Перед чашей зажигаются свечи. Читаются псалмы, тропари и ектения. Освящение воды (каждение над водой) сопровождается чтением молитвы, троекратным благословением рукой и произнесением священником слов: «Сам убо, Человеколюбче Царю, прииди и ныне наитием Святого Твоего Духа освяти воду сию».

После чтения пятидесятого псалма «Помилуй мя, Боже, по велицей милости Твоей...», тропарей и ектении совершается каждение храма или дома. Затем читается Евангелие и произносится ектения: «Миром Господу помолимся». В ней просят об освящении воды, и одновременно идёт каждение воды. Закончив эту молитву, священник берёт крест распятием к себе и нижней частью его совершает крестообразное движение по поверхности воды, потом погружает крест в воду и сопровождает эти действия пением тропарей: «Спаси, Господи, люди Твоя...» (трижды) и «Твоих даров...». Целует крест, вынутый из воды, и кропит всех присутствующих и всю церковь. Затем прихожане прикладываются ко кресту. После водосвятного молебна христиане могут испить святой воды в храме и взять некоторое количество её домой. Освящённую воду, как правило, уносят по домам те, кто заказывал молебен.

На Крещение, во время совершения великого водосвятия, обряд более сложный: вода освящается ещё 🥻 троекратным погружением в неё креста, крестным знамением, благословением и более протяжёнными, тор жественными и сложными молитвами, чем те, что совершаются при малом освящении воды на молебнах. Затем священник берёт сосуд с освящённой водой и кропило и кропит её крестообразно на все стороны.

В быту святую воду, принесённую в дни церковных праздников, особенно в Крещение, 19 января, из церквей и соборов, бережно хранят, употребляя её во время болезни или иных земных тягот. Пить святую воду всегда следует с молитвой, чтобы этот дар Господень был нам во здравие души и тела.

Никогда нельзя забывать, что освящённая вода — это церковная святыня, с которой соприкоснулась благодать Божия, и которая требует к себе благоговейного отношения. По-гречески святыня — «агиасма» Ведь именно содержание великого праздника и дало основание называть «богоявленскую» святую воду, которую именуют также «крещенскою» или «иорданскою», «великой агиасмой» — то есть великой святыней.







#### БЛАГОДАТНОЕ ДЕЙСТВИЕ СВЯТОЙ ВОДЫ, ЕЕ СОХРАНЕНИЕ И ОСОБЫЕ СВОЙСТВА



Об огромном значении святой воды свидетельствует отношение к ней многих христианских святых и отцов Церкви.

Освящённая вода, писал святитель Димитрий Херсонский, имеет силы к освящению душ и телес всех, пользующихся ею. Принимаемая с верой и молитвой, она врачует телесные болезни. Святая вода гасит пламя страстей, отгоняет злых духов — вот почему окропляют святой водой жилище и всякую вещь, которую освящают.

Преподобный Серафим Саровский после исповеди паломников всегда давал им вкушать из чаши святой богоявленской воды.

Преподобный Амвросий Оптинский, помолившись об исцелении смертельно больного, послал ему бутылку со святой водой — и неизлечимая болезнь, к изумлению врачей, отошла...

Когда человек употребляет просфору и святую воду, говорил затворник Георгий Задонский, тогда не приближается к нему нечистый дух, душа и тело освящаются, мысли озаряются на угождение Богу, и человек бывает склонен к посту, молитве и ко всякой добродетели.

Старец иеросхимонах Серафим Вырицкий всегда советовал пришедшим к нему окроплять продукты и саму пищу крещенской водой, которая, по его словам, «сама всё освящает». Когда кто-нибудь сильно болел, старец Серафим благословлял принимать по столовой ложке освящённой воды через каждый час. Он говорил, что нет сильнее лекарств, чем святая вода и освящённое масло (елей).

Святитель Иоанн Златоуст отмечал, что богоявленская (крещенская) вода в продолжение многих лет остаётся нетленной, бывает свежа, чиста и приятна, как будто бы сию только минуту была почерпнута из живого источника. И это чудо благодати Божией и сейчас может видеть каждый.

При благоговейном отношении вода, освящённая в православной церкви в праздник Богоявления, или Крещения Господня, остаётся прозрачной и приятной на вкус долгое время. Чудеса и исцеления святой водой продолжают происходить и в наши дни. Однако лишь с теми людьми, кто с живой верой надеется на обетование Божие, с теми, кто искренне желает изменить свою жизнь к лучшему покаянием и молитвами. А там, где люди жаждут чудес из простого любопытства, а не из желания спасения, они не происходят. Именно об этом говорил Иисус Христос: «Род лукавый и прелюбодейный знамения ищет, и знамение не дастся ему» (Мф.16, 1-4).

Поэтому Церковь и священнослужители призывают людей с верой и чистым сердцем возносить молитвы Спасителю перед тем, как прибегнуть к помощи святой воды.



Чудесное сохранение крещенской воды не гарантировано человеку, который не будет относиться к ней благоговейно. Набирать святую воду надо в чистые ёмкости, в которых вода не должна портиться; если бутылки не очень чистые, не нужно в них наливать святую воду. В любом случае, дома лучше перелить её из пластиковой посуды в стеклянную. Хранить её лучше в красном углу, рядом с домашним иконостасом либо в ином почётном, непопираемом ногами месте. При этом нужно и самому вести благочестивую жизнь. Тогда и не придётся, смущаясь, спрашивать у священника, что делать с зацветшей или забродившей святою водой.

В силу разных обстоятельств, хотя и весьма редко, бывает так, что вода приходит в состояние, не допускающее её употребление вовнутрь. Воду, которую уже нельзя пить, следует вылить в проточную реку или иной естественный водоём, в лесу под дерево. В крайнем случае, ею можно полить домашние цветы, а сосуд, в котором святая вода хранилась, больше не пускать

в бытовое употребление. Если же происходящее со святой водой будит нашу совесть и заставляет вспомнить о каких-то не исповеданных грехах, то лучше не углубляться в мистические размышления, а поговеть, тщательно подготовиться к исповеди и принести Господу глубокое и искреннее покаяние. На будущее следует озаботиться более тщательным хранением дома святыни — чтобы вода была в чистой посуде, а её количество не превышало наших потребностей.

Особенным свойством святой воды является то, что, добавленная даже в небольшом количестве к воде обычной, она сообщает свои благодатные свойства и ей. Поэтому в случае нехватки святой воды дома её можно разбавить обычной чистой водой (температура воды значения не имеет). И вся она будет так же полна благодати, и так же не испортится.

В день Богоявления православный христианин несёт домой сосуд со святой водой, бережно хранит её как величайшую святыню, с молитвой употребляет ее в болезнях и во всякой немощи. Но не обязательно уносить из храма в этот день десятилитровую канистру святой воды. Достаточно взять небольшую бутылку — и воды хватит до следующего Крещения и вам, и вашим близким.

Если в доме, как вам кажется, скопилось слишком много святой воды, разумно ею с кем-то поделиться. Возможно, кто-то из ваших православных знакомых не имеет возможности дойти до храма в праздник Крещения, и вы добро поступите, принеся к ним в дом эту великую святыню. Поскольку святая 🎎 вода, как и святое миро, и земля с могил святых — всё это святыни, требующие к себе благоговейного отношения, не стоит собирать эти святыни в количествах, превышающих реальную в них потребность, чтобы потом не возникало проблем с тем, что с ними делать и куда их девать.











## LIGHT SOUTH SOUTH

# , идов йоткар кинавовалопои иидидатты насофором и идов йоткар энткинен автилом

Применение святой воды в повседневной жизни православного христианина достаточно многообразно. Существуют три традиционных способа употребления святой воды: принятие внутрь (питие), кропление и омовение.

Богоявленскую воду хранили, как и теперь хранят, в продолжение года и даже десятков лет, применяют её с верою в случае необходимости и дают пить тем, кто, по каким бы то ни было причинам, не может быть допущен к причастию.

Принято употреблять внутрь святую воду после утреннего молитвенного правила с особым благоговением как святыню, причём использовать и в течение всего года. Её пьют натощак в небольших количествах, обычно вместе с кусочком просфоры (особенно это относится к великой агиасме — воде, освящённой накануне и в самый день праздника Крещения Господня).

В праздник Богоявления святую воду можно пить целый день. Но потом — из благоговения к святыне — желательно принимать крещенскую воду либо, как уже сказано, натощак либо по особой нужде в помощи Божией (например, при внезапной болезни или нападениях злых сил). Тогда пить её можно и нужно, не колеблясь, в любое время. Некоторые верующие ошибочно полагают, что вода, освящённая в Сочельник и Крещение, различна. Но на самом деле в оба эти дня святая вода освящается одним чином великого освящения, то есть читаются одни и те же молитвы, и значит, она абсолютно одинакова в оба дня.

Существует молитва на принятие просфоры и святой воды:

«Господи Боже мой, да будет дар Твой святый и святая Твоя вода во оставление грехов моих, в просвещение ума моего, в укрепление душевных и телесных сил моих, во здравие души и тела моего, в покорение страстей и немощей моих по беспредельному милосердию Твоему молитвами Пречистыя Твоея Матери и всех святых Твоих. Аминь».

Провремен в спринентирования провремен в спринентирования в спринентирования в спринентирования в сером в соружения с простав пред в соружение у странентирования и странентирования с странентирования с странентирования в сером у странентирования и странентирования в странентиро



Обычно благоговейно употребляемая внутрь для исцеления телесных недугов, святая вода наружно как средство врачевания применяется реже. Например, при тяжёлых кожных заболеваниях: соединив горячую молитву с искренней верой в действие святой воды, можно окропить ею больное место. Принято, однако, считать, что, придерживаясь благочестивой многовековой традиции и принимая святую воду в небольших количествах или в разведении с обычной водой натощак внутрь с просфорой или артосом перед употреблением другой пищи, человек получает достаточную пользу для душевного мира и телесного здравия. Чтобы святая вода оказала свое целебное действие, необходимо, чтобы души были полны светлых помыслов, а руки — добрых дел.

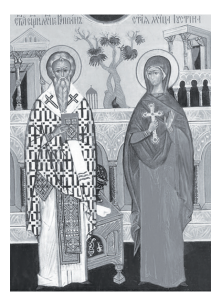
В день праздника Богоявления можно окропить святой водой всё жилище, включая и отхожие места, и те помещения, где живут наши домашние любимцы или, если речь идёт о деревне, где стоит скот. Не возбраняется окропить и



стены офиса, и место учёбы, и автомобиль. Святой крещенской водой не принято регулярно поливать домашние растения (за исключением редких случаев с забродившей водою).

Для употребления святой воды имеется ограничение особого рода: в дни месячного очищения прикасаться к сосуду с нею женщине можно, а вот принимать её внутрь, кроме случаев смертной опасности, не рекомендуется.

Использовать принесённую из храма освящённую чином великого освящения крещенскую воду для мытья тела, посуды, полов, либо для стирки белья, конечно, не следует. В бытовых ситуациях считается не благопристойно мыться (купаться) святой водой, соединяя её с мылом или шампунем и употребляя как средство для смывания внешней грязи. Если мы хотим омыть душевную скверну, это следует делать «в бане покарну.



ния» — то есть на таинстве исповеди. Если же нужно очиститься телесно, то для этого есть обычная водопроводная вода, а также речная, озёрная или колодезная, набираемая для купания.

Во всякий день возможно и благотворно благоговейное омовение в природных святых источниках (реки, озёра, пруды), ознаменованных явлением чудотворной иконы либо пребыванием святого и не требующих освящения. Омовение (купание) в природных водных источниках по традиции может быть совершаемо и после их великого водоосвящения. Однако обычай крещенского купания в холодных прорубях не является обязательным. И, что особенно важно помнить, не заменяет таинства исповеди и покаяния.

Купание зимою в ледяной проруби (так называемой «иордани») — это старинный и добрый народный обычай, который, будучи символичным, а потому исполненным красоты, не является всё же церковным таинством. Оставление грехов, примирение с Богом и Его Церковью возможно, повторяем, только в таинстве покаяния во время исповеди в храме. В любом случае к подобной традиции не нужно относиться как к магическому обряду.

Церковные уставы не предполагают добавления святой воды в суп или в тесто для пирогов, а тем более при приготовлении мясной, скоромной пищи в качестве регулярной практики. Не следует добавлять святую воду «с профилактической целью» и в алкогольные напитки. Во-первых, это совершенно не традиционно. Во-вторых, едва ли будет духовная или телесная польза для членов семьи, если они, не зная о том, что святая вода добавлена в пищу и питьё, будут её употреблять. Ведь святыня приносит пользу тем, кто обращается к ней сознательно.





Впрочем, употреблять святую воду некрещёным можно: нет вреда человеку оттого, что он выпьет святой воды, или помажется освящённым елеем, или употребит просфору. Но нужно понимать: это может быть для него полезным, только если станет некоторым приближением человека к ограде церковной, если очевидно помогает ему преодолеть какието мировоззренческие препятствия и предубеждения. Если кто-либо, ещё не решаясь креститься (скажем, в прошлом быв воинствующим атеистом), теперь, по молитвам кого-нибудь из близких, уже не отвергает хотя бы таких внешних знаков церковности — это уже можно счесть хорошим изменением душевного расположения. Возможно, оно, с Божьей помощью, впоследствии подведёт его к вере. Но главное для некрещёного родственника — это ваш личный пример доброй христианской жизни рядом; пример исполнения заповедей в самом главном: в любви к Богу и к ближнему, в тёплой молитве за супруга.

Надо твёрдо помнить, что Бог каждого человека любит его и желает ему спасения. Значит, святая вода — великая агиасма — может излечить от разных заболеваний, в том числе и тяжёлых. Причём может целить неверующего, некрешёного человека и не оказывать видимого воздействия на верующего. Почему? Сие есть тайна Господня; ведь каждая душа, каждый случай в жизни особый.

Нельзя, уж точно, чтобы употребление святынь воспринималось как некое магическое «церковное лекарство», если при этом человек вовсе не стремится к тому, чтобы воцерковиться, стать православным христианином, а только успокаивает себя: «Вот, я нечто такое совершаю, и это послужит мне оберегом». Такого рода людей не нужно провоцировать на впадение в магизм предложением употребить, к примеру, святую воду.

Сегодня наше общество сильно традицию, дении.

В народе верят, что умывание святой водой защищает от сглаза или колдовства. Канонически утверждённой практики умывания или обливания святой водой как регулярной церковногигиенической процедуры в Православной Церкви нет. От чар и колдовства принято молиться святым Киприану и Иустинье. Впрочем, святая Блаженная Матрона Московская, что следует из её жития, рекомендовала верующим иногда омываться святой богоявленской водой, начиная с головы, так, чтобы она стекала вниз до самых ног и омывала всё тело. Для этого следует немного святой воды налить в кружку и дополнить её до верха обычной водой.

Христианин имеет защиту от пагубных внешних воздействий благодаря покаянию, исповеди, причастию, молитве, упованию не на собственную силу, а на силу Божию, освящающую и очищающую грешную душу. Но тот, кто живёт вне Церкви, отказавшись от Её защиты, в область потустороннего прорывается с грузом нераскаянных грехов и страстей, которые делают его открытым приходящим извне и снизу влияниям.

растеряло религиозную взращённую христианской историей, и склонно к духовному возвращению вспять, к деградации, к впадению в нео-язычество. Отказ от христианского опыта может привести к тяжким, быть может, и к необратимым последствиям для человека, которого две тысячи лет христианства ограждали от непосредственного общения с миром невидимым. И — учили противостоять многим ужасным, близким к человеческому существованию силам невидимого мира, о которых так регулярно даются сегодня объявления в газетах, ежедневно и буднично рассказывается на телеви-



В Требнике XVII века митрополита Киевского Петра Могилы на вопрос, подвержен ли человек действию колдовских, бесовских сил через сглаз, порчу, дан ответ: «Нет, если он безгрешен» — то есть если этим 🔏 силам не за что в человеке зацепиться. Поэтому и следует искать главное средство духовной силы, продвижения по пути ко спасению — в церковных таинствах.

Святитель Феофан Затворник пишет: «Вся благодать, идущая от Бога через святой Крест, святые иконы, святую воду, мощи, освящённый хлеб (артос, антидор, просфоры), включая Святейшее Причастие Тела и Крови Христовых, — имеет силу лишь для тех, кто достоин этой благодати через покаянные молитвы, смирение, служение людям, дела милосердия и проявление других добродетелей христианских. Но если нет их, то эта благодать не спасёт, она не действует автоматически, как талисман, и бесполезна для нечестивых и мнимых христиан, без добродетелей».

Чтобы святая вода принесла нам пользу, будем заботиться о чистоте 派 души, о высоком достоинстве наших помыслов и поступков. Символически такое «направленное» действие святой воды отражено и в национальном фольклоре. Вспомним: герои русских сказок, добрые, благородные и верные, купались в котлах с кипящей водой (с молоком) — и выходили оттуда 🦸 не только живые и здоровые, но даже очевидно обновлённые, прекрасные, в сияющих одеждах. Тогда как персонажи зпые жалные коварные мгновенно погибали. Здесь прозрачна аналогия с таинством крещения и с омовением в святых источниках.

И, наконец, святая вода предмет для продажи. Но могут случиться ситуации, когда в конкретный момент в храме вовсе не окажется освящённой воды и для того, чтобы она появилась, нужно озаботить священника совершением во внеурочное время водосвятного молебна. В таком 5 случае естественно со стороны христианина причинённое беспокойство и отрыв от иных попечений клирика и других трудников храма вознаградить некоторой разумной жертвой, на которую не стоит обижаться.





#### По Беседе 3 на книгу Бытия, на слова:

### В начале сотворил Бог небо и землю. Земля же была безвидна и пуста, и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою (Быт.1,1-2):

Из творений Святого отца Иоанна Златоустаго, Архиепископа Константинопольского

«Чтение божественного Писания подобно сокровищу. Как получивший из сокровища и малую частицу приобретает себе великое богатство, так и в божественном Писании даже в кратком речении можно найти великую духовную силу и неизреченное богатство мыслей. И не только сокровищу подобно слово Божие, но и источнику, источающему обильные потоки, и имеющему много воды... Велико богатство этого сокровища, и обильны потоки этого духовного источника... И наши предки по своим силам черпали из этих потоков, и наши потомки будут делать то же самое и, однако ж, не будут в состоянии исчерпать всё; напротив, воды будут прибывать и потоки умножаться. Таково свойство потоков духовных: чем более будут черпать из них, тем более начнёт прибывать и умножаться благодать духовная. Поэтому и Христос сказал: кто жаждет, иди ко Мне и пей: Кто верует в Меня, у того, как сказано в Писании, из чрева потекут реки воды живой (Ин.7,37-38), — показывая нам обилие этих потоков. Если же таково свойство духовных потоков, то пусть каждый из нас в обилии принесёт сосуды ума, чтобы наполнив их, возвратиться домой, потому что благодать Духа, как усмотрит пламенное желание и возбуждённый ум, сообщает дары свои в обилии.

Итак, блаженный Моисей повествует нам о творении видимых стихий: в начале сотворил Бог небо и землю... Сказав: земля же была безвидна и пуста, он с точностью объясняет, отчего она была невидима и неустроена, и говорит: и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою. Пророк не говорит ничего лишнего, но. сказав о главнейших стихиях, и упомянув о небе и земле, всё прочее оставляет. Так он, не сказав о сотворении вод, говорит: и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою. Они-то и покрывали лицо земли, т.е. тьма и бездна вод. Отсюда мы vзнаём, что всё видимое было бездною вод, покрытою мраком, и нужен был премудрый Творец, чтобы прекратить всё это нестроение и привести всё в благообразный вид... Что означают слова: Дух Божий носился над водою? Означают то, что водам была присуща некоторая жизненная деятельность и что это была не просто стоячая и неподвижная вода, но движу-



щаяся и имевшая некоторую жизненную силу. Неподвижное ни к чему не годно, а движущееся пригодно на многое.

Чтобы научить нас, что эта вода, великая и необычайная, имела некоторую жизненную силу, Моисей сказал: и Дух Божий носился над водою. А божественное Писание наперёд говорит об этом не без причины, оно имеет в виду показать нам, что из этих вод, по повелению Создателя вселенной, произошли и животные, и даёт здесь уже знать слушателю, что вода не была простая, стоячая, но двигалась, разбегалась и всё заливала. Итак, когда всё видимое не имело надлежащего вида, высочайший Художник, Бог повелел — и безвидность исчезла, явилась необычайная красота видимого света, прогнала чувственный мрак и осветила всё. И сказал Бог, да будет свет. И стал свет. Сказал — и совершилось: повелел — и мрак исчез.

Видишь неизреченную силу Божию?.. Он только сказал — и явился свет, и исчезла тьма. И отделил Бог свет от тьмы. Что значит: отделил? Каждому назначил своё место и определил соответственное время. А потом, когда это совершилось, Он уже даёт каждому и соответственное название. И назвал Бог свет днём, а тьму ночью. Это прекрасное разделение и чудное создание, превышающее всякий ум, совершается одним словом и повелением...».

#### Просим жертвователей и благотворителей оказать помощь

#### Наши реквизиты:

Местная религиозная организация

Православный Приход храма во имя свт. Антония (Смирницкого),

архиепископа Воронежского и Задонского г.Воронежа религиозной организации «Воронежская и Борисоглебская Епархия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)» Реквизиты: Р/с 40703810145000032739 филиал ОАО «ТрансКредитБанк» в г. Воронеже БИК 042007810, ИНН 3665045857/366501001

> Настоятель храма: священник Николай Бабич Расписание богослужений можно узнать по телефонам: (4732) 260-868; мобильный 8-951-860-40-40 Адрес храма: 394070, Российская Федерация, г. Воронеж, ул. Тепличная, 22-А Эл.почта: Snt-Antonius@yandex.ru

«Бог требует не изобилия приношения, но богатства душевного расположения, которое выражается не мерою подаваемого, но усердием подающих»

Святитель Иоанн Златоуст

Редакционная коллегия: священник Николай Бабич. Римма Лютая, Николай Бавыкин Главный редактор: священник Николай Бабич Зам. главного редактора

по организационным вопросам: Николай Бавыкин

Выпускающий редактор, корректор:

Дизайн, макет, вёрстка: Александра Печёрских, Мария Крючкова Адрес редакции: 394070, РФ, г. Воронеж, ул. Тепличная, 22-А Телефоны:

8-952-860-40-40 (главный редактор)

Электронная почта: Snt-Antonius@yandex.ru Тираж: 999 экземпляров Отпечатано: ООО «Доверие» г. Воронеж, ул. Иркутская, 88-39 Заказ: № 95; Подписано к печати: 12.12.2010 г.

Газета издаётся на средства и трудами благотворителей Пожалуйста, не используйте газету



