

№14 (23) декабрь 2011

Издается с января 2006 года

# листок антониевского храма

культурно-информационное издание храма во ими святителя анпония (сполучинания)

ГАЗЕТА ВЫХОДИТ ОДИН РАЗ В МЕСЯЦ

# СВЯТОЙ АНДРЕЙ ПЕРВОЗВАННЫЙ

13 декабря /30 ноября по старому стилю/ совершается празднование памяти Святого апостола Андрея Первозванного.

Святой апостол Андрей Первозванный - один из двенадцати апостолов («апостол», по-гречески, - посланник), избранных Самим Господом для евангельской проповеди. Апостол Андрей был родом из Галилеи. Эта северная часть Святой Земли отличалась плодородием и живописностью, а жители её - добродушием и гостеприимством. Галилеяне легко уживались с греками, во множестве населявшими их страну, многие говорили по-гречески и даже носили греческие имена. Имя Андрей - греческое и в переводе значит «мужественный, храбрый». И своё предназначение мужественного посланца Господня, заложенное в имени, святой апостол совершил сполна.

Родился и жил он семье еврея Ионы, вместе с братом Симоном в Галилейском городе Вифсаиде, стоявшем на берегу Генисаретского озера. Повзрослев, братья перебрались в город Капернаум на берегу Генисаретского озера, где, обзаведясь собственным домом, продолжали заниматься рыбной ловлей, добывая тем себе средства к существованию.

С юных лет апостол Андрей отличался молитвенной устремлённостью к Богу. Сохраняя целомудрие, он отказался вступить в брак. Услышав о том, что на реке Иордан Иоанн Кре-



ститель проповедует о приходе Мессии и призывает к покаянию, Андрей оставил всё и последовал за пророком вместе с Иоанном Заведеевым (происходившим с ним из одного города - Вифсаиды), надеясь найти в учении Крестителя ответ на свои духовные вопросы. Многие думали, что Иоанн Креститель и есть ожидаемый Мессия, но он объяснил людям, что он не Мессия, а послан только приготовить Ему путь. Скоро юноша стал ближайшим учеником святого Иоанна, Предтечи Господня, возвестившего о Боговоплощении. И когда на Иордане Иоанн Креститель пророчески указал ему и Иоанну Богослову на Иисуса Христа как на Агнца Божия, они незамедлительно последовали за Спасителем.

Как повествуется в Евангелии, святой апостол Андрей не только первым последовал на призыв Господа (отчего в предании древней Церкви святому апостолу Андрею и усвоено имя «Первозванного») – но он был также первым из апостолов, который исповедал Его Спасителем (Мессией), приведя ко Христу своего брата Симона, будущего апостола Петра.

Святые евангелисты Матфей и Иоанн по-разному описывают встречу Андрея с Иисусом. В Евангелии от Иоанна говорится о том, что юный рыбарь впервые увидел Спасителя, когда святой Предтеча указал на идущего Иисуса Христа и произнёс: «Вот Агнец Божий». Услышав это, Андрей вместе с другим учеником Предтечи, имя которого евангелист не указывает, оставил Крестителя и последовал за Христом. Потом он нашёл своего брата Симона (Петра) и тоже привёл его к Иисусу. Матфей же повествует о том, как Спаситель встретил Андрея и Симона (Петра) на берегу Генисаретского озера, где братья ловили рыбу, забрасывая сети в воду. Иисус обратился к ним со словами: «Идите за Мною, и Я сделаю вас ловцами человеков». И они последовали за ним, оставив свои сети. До последнего дня земного пути Спасителя оставался рядом с Ним и хранил Ему верность Первозванный апостол Андрей.

Весьма скудны сведения об апостоле Андрее, но его жизнеописание говорит само за себя.

- Генисаретское озеро – другие названия: Галилейское море, Тивериадское озеро. Располагается в северной части Палестины. Через озеро протекает река Иордан. Генисаретское озеро упоминается в связи со многими библейскими событиями.

- Вифсаида Галилейская — рыбацкий город на северо-западном берегу Генисаретского озера, недалеко от Иордана. В Евангелии этот город упоминается несколько раз. Здесь родились апостолы Андрей, Пётр, Филипп. Здесь Иисус вернул зрение слепому (Мк. 8, 22). Несмотря на то, что жители Вифсаиды видели чудеса, которые творил Христос, они не поверили Спасителю и не покаялись.

- Капернаум — город на северо-западном берегу Генисаретского озера. Здесь поселился Иисус Христос после того, как оставил Назарет. Здесь Спасителем было совершено множество чудес, но, несмотря на это, жители города не приняли учение Христа и не покаялись. Вот с какими словами обращается Господь к городу: «И ты, Капернаум, до неба вознесшийся, до ада низвергнешься...» (Мф.11, 23.)

ŶŊĸŎŶŊĸŎŶŊĸŎŶŊĸŎŶŊĸŎŶŊĸŎŶŊ

Продолжение на стр. 2 и

LANGE OF THE PROPERTY OF THE P

Из Евангелия от Иоанна мы узнаём. что святой апостол Андрей был вместе с Господом Иисусом Христом во время чуда с пятью хлебами, насытившими пять тысяч человек. В евангельском тексте сказано, что во время чуда умножения хлебов Андрей указал на мальчика, имевшего «пять хлебов ячменных и две рыбки» (Ин. 6, 9). Он же показал Спасителя язычникам, пришедшим в Иерусалим для поклонения истинному Богу (Ин. 12, 20-22). По свидетельству евангелиста Марка, святой Андрей был одним из четырёх учеников Иисуса, с которыми Он на горе Елеонской говорил в Вербное Воскресенье. Там он, вместе с апостолами Петром, Иаковом и Иоанном, вопрошал Господа о будущем разрушении Иерусалима (свершившемся в 70 г. по Р.Х.) и о признаках Второго Пришествия Спасителя; и там Спаситель открыл им судьбы мира (Мк. 13, 3).

После Воскресения и Вознесения Христова, свидетелем которого также был Андрей Первозванный, святой апостол возвратился в Иерусалим. Здесь в День Пятидесятницы вместе с другими апостолами и Пресвятой Богородицей он исполнился Духа Святого, как и предсказал Иисус. Вдохновляемые Духом Божьим, апостолы получили дар исцелять, пророчествовать и способность говорить на разных наречиях о великих делах Господних.

Двенадцать учеников Иисуса разделили между собой страны, куда они должны были нести евангельскую проповедь, обращая язычников ко Христу. Святому Андрею достались по жребию обширные территории, лежащие вдоль побережья Чёрного моря, северная часть Балканского полуострова и Скифия, то есть земля, на которой позднее образовалась Россия. Многочисленны маршруты, которыми прошёл святой апостол Андрей, неся язычникам евангельскую проповедь (по большей части пешком, через города и веси, частью - водным путём). Это земли Вифинии и Пропонтиды с городами Халкидон и Византий; земли Фракии и Македонии, простирающиеся до Чёрного моря и Дуная; кроме того, земли Скифии и Фессалии, Эллады и Ахайи, города Аминс, Трапезунд, Ираклия и Амастрида... Одно перечисление их свидетельствует о неустанных и почти всегда сопряжённых с опасностями миссионерских трудах как о смысле жизни святого апостола, в котором воплотилась его вера и верность Господу. Не случайно девизом государственной награды России – ордена Святого Андрея Первозванного служат именно эти слова: «За веру и верность».

С проповедью Слова Божия святой Андрей совершил несколько путешествий, во время которых трижды возвращался в Иерусалим. Первым поприщем его апостольского служения стало побережье Чёрного моря, которое в те времена называли Эвксинским Понтом («Гостеприимным морем»). По преданию Грузинской Церкви, апостол Андрей проповедовал вместе с апостолом Симоном Кананитом в Абхазии, где апостол Симон принял мученическую кончину.

Почти всюду, где оказывался апостол Андрей, власти встречали его жестокими гонениями, он претерпевал множество скорбей и страданий от язычников: его изгоняли из городов, подвергали избиению. Но, подкрепляемый силой своей веры, святой Андрей «с услаждением» переносил все бедствия во имя Хри-



Святой Андрей Первозванный. Современная резьба по дереву

ста. На трудном пути благовестника Господь хранил своего избранника и по его молитвам совершал дивные чудеса. Особенно много мучений пришлось вынести Первозванному апостолу в городе Синопе, где язычники подвергли его жестоким пыткам. Но, как говорит предание, благодатью своего Учителя и Спасителя по окончании истязаний святой Андрей снова оказался здоровым и целым от ран, и это так поразило его мучителей, что многие из них уверовали в истинного Бога.

Продолжая свой проповеднический путь, апостол прошёл через города Неокесарию и Самосаты, через страну Аланов, через земли Абасков и Зигов. По преданию, язычники зиги сначала не приняли евангельскую проповедь святого Андрея и даже хотели убить апостола, но, дивясь его кротости и подвижничеству, оставили своё намерение. Пройдя через Боспорское царство, он предпринял

морское путешествие во фракийский город Византий. Здесь в небольшом тогда селении Византии святой апостол Андрей первым проповедовал учение Спасителя. И это заложило основы Византии, в будущем Константинополя, как центра восточного христианства. Там святой Андрей основал христианскую Церковь, посвятив в сан византийского епископа Стахия, одного из 70 апостолов Христа, о котором Павел упоминает в Послании к римлянам. Также он назначил пресвитеров церкви, чтобы они учили народ и совершали таинства.

Проповедуя в римской провинции Понт и в южных землях Скифии, Андрей Первозванный дошёл до Херсона и основал там Церковь, затем отправился вверх по реке Днепр. По Днепру он поднялся до месторасположения будущего Киева, где, как повествует преподобный Нестор Летописец – автор «Повести временных лет», апостол Андрей благословил киевские горы и водрузил на одной из них крест, предвозвещая принятие веры будущими обитателями Руси, обратившись к ученикам своим со словами: «Видите ли горы эти? На этих горах воссияет благодать Божия, будет великий город, и Бог воздвигнет много церквей». Это место было «ознаменовано в Киеве храмом во имя его». Продвигаясь далее на север святой Андрей дошёл до поселений славян на месте будущего Новгорода, и у нынешнего села Грузино водрузил свой жезл. Оттуда апостол доплыл до Ладожского озера, а потом до острова Валаам. Предание гласит, что Андрей Первозванный установил на Валааме каменный крест и истребил капища богов Велеса и Перуна, обратив в христианство языческих жрецов.

Через земли варягов апостол Андрей прошёл в Рим, откуда возвратился в греческую страну Эпир. Как и в начале пути, он проследовал через Фракию, где снова и снова проповедовал учение Иисуса. Достигнув Пелопоннеса, святой Андрей вошёл в ахайский город Патры (Патрас). В этом городе Андрею Первозванному суждено было закончить свой земной путь, приняв мученическую кончину.

Через Первозванного ученика Своего неоднократно являл Господь Свою Силу в Патрах.

Правителем в Патрах был в то время римский проконсул Егеат Антипат. По преданию, в Патрах святой Андрей остановился у одного уважаемого человека по имени Сосий, мучимого болезнью. По молитве апостола больной Сосий — знатный горожанин — скоро исцелился.





LANGURAN LA

Уверовала во Христа и жена городского правителя, Максимилла, после того, как апостол исцелил её от тяжкого недуга наложением рук. Возложением рук святой Андрей излечил от различных болезней и брата проконсула философа Стратоклия, а также множество других горожан. Всё это побуждало жителей города принимать от апостола Андрея святое Крещение, однако сам правитель города Эгеат Антипат оставался язычником, не принимая проповедь апостола.

Вскоре начались кровавые преследования христиан, которые назвали нероновскими гонениями (по имени римского императора Нерона). В эти трудные времена христиан несправедливо обвинили в поджоге Рима (предание говорит, что город был подожжён по приказу самого Нерона, который хотел полюбоваться зрелищем того, как гибнет столица великой империи). В Риме распяли святого апостола Петра - брата Андрея Первозванного... А в Патрах, опасаясь растущего влияния христианской веры, Егеат Антипат верующих во Христа принуждал приносить жертвы языческим идолам. Святой Андрей выступил в защиту христиан, с любовью и смирением взывая к душе патранского правителя, стремясь открыть ему христианскую тайну вечной жизни и чудотворную силу Святого Креста Господня. По преданию, святой Андрей, твёрдый в своём подвижничестве, убеждал его, что римские императоры не знают того, что Сын Божий, сойдя на землю ради спасения людского рода, называл языческих идолов нечистыми бесами,

враждебными человеку, которые учат людей прогневлять Бога и отвращать Его от себя, чтобы Он не слышал их. Апостол предрекал, что если Бог отвернётся от человеческого рода, бесы будут пленять и обольщать людей до тех пор, пока души их не выйдут из тела, не имея ничего другого, кроме грехов. Разъярённый проконсул приказал распять апостола: властительный язычник думал опорочить проповедь святого Андрея, предав его смерти на кресте, который прославлял Первозванный Христов ученик. Чтобы продлить мучения апостола, Эгеат распорядился не прибивать апостола к кресту, а накрепко привязать его за руки и ноги.

Желая пострадать во имя Христа, с радостью принял святой Андрей Первозванный решение правителя и взошёл на место казни, громко возглашая: «Радуйся, Кресте, плотию Христовою освященный... Возьми убо мя от людей, и отдаждь мя Учителю моему, да тобою мя приимет, Иже мя искупи тобою». По преданию, крест, на котором был распят святой апостол Андрей, имел особую форму – был в виде латинской цифры X (в иконографии так называемый «Андреевский крест»), поскольку апостол считал себя недостойным умереть на таком же кресте, как Иисус Христос.Теперь Андреевский крест является одним из глубоко почитаемых символов христианства.

Два дня святой Андрей с креста учил вере Христовой собравшихся вокруг горожан. Люди, слушавшие вдохновенную проповедь, всей душой сострадали ему и, наконец, взбунтовались, требуя снять апостола с креста. Эгеат, опасаясь народных волнений, приказал прекратить казнь. Но, по горячим молитвам Андрея Первозванного, Господь удостоил его крестной смерти, вопреки повелению языческого проконсула. По свидетельству очевидцев, в несказанном Божественном Свете Первозванный ученик предал в пречистые руки Спасителя свою святую душу в тот момент, когда правитель давал позволение освободить святого. Как ни пытались воины развязать путы, притягивавшие члены святого страдальца к кресту, не смогли этого совершить: руки им не повиновались. Наконец, апостол, воздав Богу хвалу, произнёс: «Господи, Иисусе Христе, приими дух мой» - и тогда яркое сияние Божественного Света объяло крест и распятого на нём мученика. Когда сияние исчезло, святой апостол Андрей Первозванный уже предал свою верную душу Господу. Спаситель забрал Своего посланника в небесные обители, где он пребывает и сейчас, молитвенно ходатайствуя о всех, призывающих на земле его имя и заботящихся о посвящённых ему храмах.

Житие сообщает, что после кончины святого апостола на месте его распятия вновь забил целебный источник, существовавший в Патрах с древнейших времён и иссякнувший незадолго до гибели христианского мученика. Это случилось в 62 году по Р.Х. Максимилла, принявшая христианство жена патранского правителя, сняла с креста тело святого апостола Андрея Первозванного и с честью погребла его.

- Вифиния страна, располагавшаяся на берегах Чёрного моря и Босфора. С 75-го года до н.э. она вошла в состав Римской империи и разделилась на две провинции с главными городами Бруссой и Никомидией. Сейчас эта территория принадлежит Турции.
- **Пропонтида** древнее название Мраморного моря; здесь имеются в виду страны, располагавшиеся на берегах Мраморного моря.
- Халкидон город на азиатском берегу пролива Босфор, располагается недалеко от Мраморного моря.
- Византий город на европейском берегу пролива Босфор. В 324 году император Константин решил перенести столицу Римской империи в Византий, который стали называть Новым Римом, а позже, в честь императора, Константинополем. В 1453 году город был завоёван турками. Сейчас Стамбул (Византий) находится на территории Турции.
- **Фракия** так называлась часть Балканского полуострова к северу от Македонии и от Эгейского и Мраморного морей. Сейчас на этой территории располагаются восточные области Венгрии, а также земли Румынии, Молдовы, Болгарии и Сербии.
- Македония так называется центральная часть Балканского полуострова, сегодня там располагается государство Македония.
- Дунай вторая по длине (после Волги) река Европы. Протекает по территориям Германии, Австрии, Словакии, Венгрии Югославии, Хорватии, Болгарии, Румынии, Украины.
- Скифия область в Северном Причерноморье, сейчас территория Украины.
- **Фесаллия** страна на западном берегу Эгейского моря. Сейчас территория Греции.
- **Эллада** страна в Южной части Балканского полуострова. Сейчас территория Греции.
- Ахайя страна, располагавшаяся на южном берегу Коринфского залива. Сейчас территория Греции.
- Аминтин город на южном берегу Чёрного моря, в провинции Понт, между устьями рек Галлиса и Ириса. Сейчас этот город называется Самсун, он находится на территории Турции.
- Трапезунд город на южном берегу Чёрного моря, в провинции Понт, располагается восточнее Аминтина. Сейчас этот город называется Трабзон и находится на территории Турции.
- **Ираклия** город на южном берегу Чёрного моря в провинции Понт. Сейчас территория Турции. **Амастрида** (Амастрис) — город на южном берегу Чёрного моря в провинции Понт. Сейчас - территория Турции.







# EM EM EM EM EM EM EM EM EM

## Тропарь апостолу Андрею Первозванному

Яко апостолов первозванный и верховнаго сущий брат, Владыце всех, Андрее, молися, мир вселенней даровати и душам нашим велию милость.



Святой апостол Андрей Первозванный

# Кондак апостолу Андрею Первозванному

Мужества тезоименитаго богоглагольника и Церкве возследователя верховнаго, Петрова сродника восхвалим, зане якоже древле сему и ныне нам воззва: приидите, обретохом Желаемаго.

#### Молитва святому апостолу Андрею Первозванному

Первозванне апостоле Бога и Спаса нашего Иисуса Христа, Церкве последователю верховный, всехвальне Андрее! Славим и величаем апостольския труды твоя. Сладце поминаем твое благословенное к нам пришествие, ублажаем честная твоя, яже за Христа претерпел еси, лобызаем священныя мощи твоя, чтим святую память твою и веруем, яко жив Господь, жива же и душа твоя, и с Ним во веки на небеси пребываеши, идежи и нас любовию твоею не оставляеши, якоже возлюбил еси отцы наша, егда Духом Святым прозрел еси земли нашея ко Христу обращение. Веруем же, яко и молиши о нас Бога, зря во свете Его вся нужды наша. Тако сию веру нашу во храме твоем исповедуем, и Господа и Бога и Спаса нашего Иисуса Христа молим, да молитвами твоими подаст нам вся потребная ко спасению нас грешных: да якоже ты абие по гласу Господа, оставль мрежи твоя, неуклонно тому последовал еси, сице и кийждо от нас не своих си да ищет, но еже к созиданию ближняго, и о горнем звании да помышляет. Имуще же тя предстателя и молитвенника о нас, уповаем, яко молитва твоя много может пред Господом и Спасителем нашим Иисусом Христом, Ему же подобает всякая слава, честь и поклонение, со Отцем и Святым Духом, во веки веков.

# объединяя земли: Духовное наследие святого апостола андрея первозванного в памяти народной и в русской государственной символике

Апостол Андрей, будучи неустанным проповедником христианства, исходил множество языческих земель. Он проповедовал и римлянам, и грекам, и славянам, сходясь с апостолом Павлом в понимании важности единения в вере и духовного обновления «ветхого человека» «по образу Создавшего его, где нет ни еллина, ни иудея, ни ...варвара, скифа, раба, свободного, но всё и во всём Христос» (Кол. 3, 10-11).

Память святого апостола Андрея Первозванного имеет особое значение для русских православных людей — великороссов, малороссов, белорусов. В значительной степени благодаря его молитвенным трудам и по его благословению в дальнейшем Русь достаточно легко и безболезненно приняла христианскую веру, которая в нашем Отечестве принесла обильные плоды подвижничества и святости. Очевидно, что имя и труды Андрея Первозванного тесно связали Восточную Констан-

тинопольскую и Русскую Церкви. Ведь проходя с проповедью веры Христовой Малую Азию, Фракию, Македонию, вплоть до Дуная, он пересёк побережье Черного моря, Грузию, Крым, Тавриду и по Днепру поднялся до того места, где стоит Киев. Потому святой апостол Андрей считается покровителем наших земель, от Крыма и до самого Киева и Новгорода, заселённых славянами, которым он проповедовал свет Христова учения. Русская Церковь, приняв веру Христову из



300 лет Андреевскому флагу. Почтовая марка (Россия, 1999)

Византии, епископы которой ведут своё преемство от апостола Андрея, тоже считает себя его преемницей. Вот почему память святого Андрея Первозванного так торжественно почиталась в дореволюционной России.

Там, где, по преданию, святой Андрей водрузил крест на киевских холмах, и поныне стоит Андреевская красавица-церковь. Но память об апостольских трудах Андрея Первозванного веками связывают и с иными местами на Руси. Есть таковые на новгородских землях. Память народная сохранила свидетельство, что апостол Андрей посетил расположенный на правом берегу реки Волхов городок с одноимённым названием и оставил там свой наперсный крест. В наши дни бывший Волхов - это небольшое село Грузино на Новгородчине (менее 250 жителей); в ознаменование исторического посещения этого поселения святым апостолом здесь построен храм во имя Андрея Первозванного.







ひゅんりゅんりゅんがんりゅんりゅんりゅんりゅんりゃん

Немало мест памяти святого Андрея есть на Крымском полуострове. В частности, в Инкерманском горном монастыре, рядом с Севастополем, сохранилась каменная пещера где останавливался апостол, как свидетельствует святой Климент Римский, который в этой пещере на камне высек Андреевский Крест.

В селе Генеральское Алуштинского района в лесном заповеднике есть источник Андрея Первозванного, где, по преданию, также бывал апостол Андрей. Возле источника есть фундамент разрушенного храма. Ежегодно на месте старого храма у источника совершается Божественная Литургия. Вероятно, апостол Андрей посетил немало древних поселений на черноморском побережье. Например, имеются свидетельства, что святой Андрей проповедовал в селе Малореченское.

Между тем, имя святого апостола Андрея по-прежнему объединяет русские земли. В 2005 году в Воронеже для мужской обители на острове Валаам был отлит именной колокол «Андрей Первозванный». По автотрассе 14-тонный исполин проследовал из Воронежа через Москву в Санкт-Петербург, затем его перевезли на причал в Приозёрске, откуда монастырское судно доставило колокол на Валаам. Водитель, осуществлявший сухопутную часть транспортировки воронежского колокола, говорил, что из его долгих дорог эта была удивительно лёгкой: во всём чувствовалось особое благословение. Островная Валаамская обитель стоит на возвышенности, поднимать благовест на звонницу пришлось вручную. Эта работа заняла больше суток. Колокол «Андрей Первозванный» был освящён на праздник Преображения Господня 19 августа 2005 года. В самом же городе Воронеж на улице Хользунова (остановка Подгоренская) несколько лет назад по проекту архитектора В. Шевелёва возведена церковь, престол которой освящён во имя святого апостола Андрея Первозванного...

Поскольку братья Андрей и Пётр, согласно Евангелию, по роду своих занятий были рыбаками, это, по народной вере, обусловило их покровительство морской торговле и флоту. Но безусловно то, что и земли, и воды Руси получили своё благословение тогда, когда святой Первозванный апостол Андрей ходил ими с проповедью Христовой Истины. Потому закономерно, что император Пётр I также учредил в честь апосто-



Святой апостол Андрей. Храм во имя святителя Николая Чудотворца, с. Смышляевка Волжский р-н, Самарская обл.

ла Андрея первый и высший орден, который давался в награду сановникам государства, а создание Русского Флота ознаменовалось Андреевским флагом. С петровских времен русский флот сделал своим стягом Андреевский флаг, под сенью которого русские одержали множество побед.

И по сей день Андреевский флаг является главным корабельным кормовым флагом Российского Флота. Он представляет собою белое полотнище, пересечённое по диагонали двумя синими полосами, образующими наклонный крест, называемый Андреевским, который и дал имя флагу.

Символика Андреевского флага уходит корнями в древность, к апостольским временам. А именно: он напоминает об особой, отличной от Голгофского, «косой» форме крестараспятия, на котором был казнён верный ученик Спасителя, несший свет христианского учения язычникам – святой апостол Андрей, поименованный Первозванным.

Русский император-флотоводец Пётр Великий почитал святого апостола Андрея как своего небесного покровителя. Около 1700 года Помазанник Божий Царь Всея Руси Пётр I, желая выразить религиозное отличие православной России от еретичествующего Запада, поместил изображение Андреевского Креста на государственном Гербе, на своей ручной печати, на военно-морском флаге и т.д. Его собственноручное объяснение гласит, что: «крест Святого Андрея (принят) того ради, что от сего Апостола приняла Россия святое крещение».

Некогда отец императора, царь Алексей Михайлович впервые учредил специальный флаг для первого военного российского судна - трёхмачтового галиота «Орёл». Унаследовав трон, Пётр I в память об отце немало внимания уделил разработке символики морского флага. В 1692 году он лично нарисовал два проекта. На одном из них имелись три параллельных полосы с надписью «белый», «синий», «красный»; на втором были те же самые цвета с Андреевским Крестом поверх них. В 1693 и 1695 годах второй проект был включён в некоторые международные атласы как «флаг Московии». С 1692 по 1712 год Пётр I нарисовал ещё восемь проектов флага, которые последовательно были приняты в Российском Флоте. Последняя (восьмая) и заключительная версия была так описана Петром I: «Флаг белый, поперёк этого имеется синий Андреевский Крест, коим Россию окрестил он». В такой форме Андреевский флаг просуществовал во флоте до ноября 1917 года. Иногда на двусторонних морских стягах изображались на фоне Андреевского Креста глубоко почитаемые на Руси святые: Георгий Победоносец, с одной стороны, и Николай Чудотворец, покровитель моряков, с другой. В послереволюционное время в течение нескольких лет на Андреевском флаге в центре была нашивка с символикой «нового (советского) времени».

В январе 1992 года Правительство РФ приняло резолюцию относительно возвращения Андреевскому флагу статуса Военно-Морского флага России, и 15 февраля 1992 года Андреевский флаг был освящён в Санкт-Петербурге в Николо-Богоявленском соборе.

С использованием материалов сайта «Россия корабельная»









## - ХАЧТАП В ЧОЛОР ОТОИИЛАВСОВЧЭП КЭЧДИЛ ШАВЛЛ ЙОТКВЭ АЛЭТИИЛАХ

Православный Собор Андрея Первозванного в греческом городе Патры на полуострове Пелопоннес — великая святыня всего христианского мира. Он возведён на предполагаемом месте распятия святого апостола Андрея и является самым большим православным храмом Греции и вторым по величине на Балканах (после Собора святого Саввы в Белграде).

Известно, что последние годы жизни апостол Андрей Первозванный провёл в Патрах. Здесь он, проповедуя Христову веру, собрал вокруг себя большую христианскую общину, по сообщению жития, совершил множество чудес: исцеления наложением рук, воскрешение мёртвых; здесь же принял мучительную казнь на кресте и был с почётом погребён супругой местного правителя. В Патрах, на месте мученической кончины святого апостола Андрея остались его мощи.

В 357 году по повелению римского императора Константина II они были перенесены в Константинополь и положены в основание Церкви Святых Апостолов, рядом с мощами святого евангелиста Луки и апостола Тимофея, ученика апостола Павла. Однако в IX веке честная глава святого Андрея и остатки креста, на котором он был распят, вернулись в Патры по особому ходатайству христиан перед императором Византии. Многие века честная глава и частицы креста святого Андрея Первозванного находились в Патрах. Феодор Продром в XII веке свидетельствовал, что эти мощи глубоко почитались верующими. После взятия Константинополя крестоносцами, в 1208 году мощи святого апостола Андрея были перевезены в Италию и помещены в кафедральном храме в Амальфи.

К 1460 году Патры оказались захвачены войсками османского султана Магомета II. В 1462 году Фома Палеолог, деспот Мореи, увёз главу и частицы честного Андреевского Креста в Рим и передал папе Пию II, поместившему их в Соборе Святого Петра. В 1964 году папа Павел VI передал главу Андрея Первозванного и частицы креста Элладской Православной церкви, и великие христианские реликвии торжественно возвратились на своё историческое место в Патры.

Современный собор Андрея Первозванного находится на том самом месте, где святой апостол обрёл кончину, рядом с источником, забившим на месте распятия. Он был заложен королём Греции Георгом I в 1908 году, строился более 65 лет и торжественно открылся в 1974 году. Автором проекта и первым руководителем строительства собора был знаменитый греческий архитектор Анастасиос Метаксас.



Собор Андрея Первозванного — впечатляющее здание в неовизантийском стиле, вмещающее пять с половиной тысяч прихожан, основание которого представляет собою так называемый «греческий крест» — находится в центре большой площади, засаженной деревьями. Площадь выходит на берег Коринфского залива, и центральный купол храма, увенчанный пятиметровым позолоченным крестом, виден с моря издалека. Двенадцать малых куполов-колоколен с крестами окружают большой купол, символизируя Иисуса Христа в окружении двенадцати апостолов.

Три фасада церкви украшены портиками, опирающимися на колонны, и рядом ажурных арочных одностворчатых окон. Обилие света, который льётся через большие окна фасадов и центрального купола, считается отличительной чертой собора святого Андрея. В средокрестии храма висит резная деревянная люстра.

Интерьер храма впечатляет обилием мозаик: мозаика Христа Вседержителя в центре купола; мозаика с изображением Богородицы, которая простирает руки над городом, как бы держа невидимый покров; есть в соборе и мозаичная икона Святого апостола Андрея. Даже пол собора также украшен мозаикой с изображением растений, птиц, рыб и зверей.

В правом приделе храма расположен престол белого мрамора, под сенью которого в серебряном ковчеге и покоится честная глава Святого Андрея Первозванного. За престолом установлен реликварий в форме Андреевского Креста, в который вкраплены сохранившиеся частицы того креста, на котором был распят святой апостол Андрей.

Греческий крест – крест самой простой формы, с концами равной длины. Этот знак, называемый также сгих quadrata, использовался с доисторических времён. В раннем христианстве греческий крест символизировал Христа. На национальном флаге Греции этот крест, белый на синем фоне, впервые появился в 1820 году, символизируя борьбу против правления турков-мусульман. Его также называют Крестом святого Георгия.



С этой формой креста связан и древлерусский «корсунчик» — традиционная для Византии и наиболее часто и широко употребляемая форма «греческого креста». Этот крест считается, как известно, и древнейшим «русским крестом», так как, согласно церковному Преданию, святой князь Владимир вывез из Корсуни, горони, именно такой крест и установил его на берегу Днепра в Киеве. Подобный четвероконечный крест сохранился и ныне в Киевском Софийском соборе, высеченный на мраморной доске гробницы князя Ярослава, сына святого Владимира Равноапостольного. Нередко для указания на вселенское значение Креста Христова как микровселенной крест изображается вписанным в круг, символизирующий космологически сферу небесную.









1-й член «Символа веры» звучит так:

«Верую во единого Бога Отца, Вседержителя, Творца неба и земли, видимым же всем и невидимым».

Веровать в Бога – значит быть твёрдо уверенным в том, что Бог есть (существует), промышляет (заботится) о нас, и всем сердцем принимать Его Божественное Откровение, то есть всё, что Он открыл о Себе и о спасении людей воплотившимся Сыном Божиим – Иисусом Христом. Но чтобы вера была живой и действительной, необходимо исповедовать её. Исповедовать веру – значит открыто выражать внутреннюю веру в Бога словами и добрыми делами так, чтобы никакие опасности, гонения, страдания, и самая смерть не могли заставить нас отречься от веры в истинного Бога. Только при таком твёрдом исповедании мы можем спасти свою душу. «Сердцем веруется к праведности, а устами исповедуют ко спасению», говорил апостол Павел (Рим. 10, 10). Примерами твёрдого и мужественного исповедания веры служат святые, мученики. Они имели такую веру в Бога, были одушевлены такой любовью к Христу, что ради Его имени подвергались гонениям и самым страшным мучениям, какие только могла придумать злая изобретательность человека.

## вера и постижение божественной творческой воли

Бог христианского Откровения, Бог Священного Писания и веры, пребывающей в Предании Церкви не безличное существо, не некий Абсолют, безразличный к судьбам человека. Поклонение Единому Богу у христиан – это не отвлечённое философское понятие; оно отлично и от понятия единобожия, которые существуют в таких религиозных традициях, как иудаизм и ислам... Полнота Откровения о Божестве - достояние Нового Завета: Сын Божий стал человеком – и сделал нас способными к приятию Святого Духа, от Отца исходящего.

Единый и личный Бог христианства — это Триединство Божественных Лиц. Поэтому воскресший Христос и послал Своих учеников «научить все народы, крестя их во имя Отца, и Сына, и Святого Духа» (Мф. 28, 19). «Верую...» Церкви есть раскрытие этой христианской формулы крещения.

Начальный член «Символа...», в котором мы исповедуем веру «во Единого Бога», относится к Первому Лицу Пресвятой Троицы — к Отцу, Который есть личностное начало нераздельного Божества, равно присущего всем Трём Его Лицам. Все Три — Отец, Сын и Дух Святой — Бог. Не «три Бога», а именно «Бог Единый»: единая Сущность в единстве всех форм её проявления и саморазвития — в трёх Ипостасях, Лицах.

В силу совершенного единства Божественного Бытия, между Лицами Пресвятой Троицы нет иного различия, кроме как в формах существования, присущих каждому из Лиц:

> не рождение Отца, рождение Сына, исхождение Духа.



Никита Павловец. Троица ветхозаветная (1670-71)

Эти личные свойства устанавливают тройственную связь, которая, позволяя различать Отца, Сына и Святого Духа, должна научить нас соотносить положительно каждое Лицо с двумя другими Лицами – и никогда не разделять их в наших мыслях. Так, когда мы говорим об Отце «Вседержителе» и «Творце», не будем забывать того, что Он всё сотворил Своим Словом (Ин. 1, 3), и что та же творческая сила свойственна и Духу Животворящему (Иов. 33, 4).

Заметим, что выражение «Вседержитель», собственно, значит «Господин всяческого» - то есть Бог, всё в бытии держащий. Только Бог Библии, открывший Своё имя Моисею, когда сказал ему «Аз есмь Сущий» (Исх. 3, 14), один только Он – Творец в абсолютном смысле этого слова, Создатель бытия из небытия. Бог сотворил всё из ничего, но не следует воображать, что сотворению мира предшествовало некое «ничто». Никакое «ничто» не возможно противопоставить совершенному Бытию Бога. Это выражение обретает смысл только по отношению к бытию, сотворённому по всемогущей воле Бога. Божественное Творчество не было обусловлено какой-либо внутренней необходимостью. Сотворение – акт совершенно свободный, дарственный акт воли Божией, а не бессознательное, непроизвольное действие. Важно понимать, что тварный мир – не ущербное и умалённое бытие Божества, а бытие совершенно новое, вызванное к жизни Творцом.

Строй вселенной заставляет нас признать благость, мудрость и любовь Создателя, Который наполнил мир смыслом и дал ему высшее предназначение, подчинив личностным и свободным существам, сотворённым «по образу и подобию Бога» (Быт. 1, 26-27).

Библейское выражение «небо и земля» (Быт. 1, 1) обозначает целиком весь космос, всё то, что существует и сотворено Богом. В святоотеческом толковании оно получает разделительный смысл, указывая на существование реальности духовной – и реальности телесной; невидимого мира «небесных духов» - и мира видимого, с которым мы тесно связаны по биологическим условиям нашего земного существования... Конфликта между наукой и религией здесь нет. Действительно, не путём же исследования космических пространств откроется нам духовная безмерность тварной вселенной!.. И, тем более, не ядерная физика, анализируя строение материи, даст нам познать ту всемогущую Энергию Творца, которая сообщает бытие «видимым же всем и невидимым»... Но – «Верую...».

По «Толкованию на Символ веры» Владимира Лосского





#### о единстве существа божия

Слова «Символа веры»: «во единого Бога» указывают на единство истинного Бога. Бог есть один, и нет другого кроме Hero (Исх. 44, 6; Исх. 20, 2-3; Втор. 6, 4; Иоан. 17, 3; 1 Кор. 8, 4-6). Об этом упомянуто для того, чтобы отвергнуть языческое учение о много-

Понятие «единый» применительно к Богу разъясняет учитель Церкви IV века Руфин: «Когда мы говорим, что Восточные Церкви веруют во единого Бога, то надобно разуметь здесь, что Он именуется единым не по числу, но всецело. Так, если кто говорит об одном человеке, один полагается по числу: ибо может быть и другой человек, и третий... Но где говорится об одном так, что другой или третий не может уже быть прибавлен, там имя одного берётся не по числу, а всецело... Бог, когда называется Единым, то разумеется единым не по числу, но всецело, единым в том смысле, что нет другого Бога».

Таким образом, «единый» означает единственного в своём роде, подобного которому нет. В древнем символе Антиохийской церкви сопряжены оба значения, здесь говорится о вере «в единого и единственного Бога».

Под Богом мы понимаем существо абсолютное, самодостаточное, ни от чего не зависящее, не имеющее нужды ни в чём ином для Своего существования - существо, обладающее всей полнотой бытия и совершенства. Бог един, потому что Он абсолютен, и Он абсолютен потому, что един. «Видите ныне, видите, что это Я, Я – и нет бога, кроме Меня» (Втор. 32, 39). «Итак, знай ныне и положи на сердце твое, что Господь Бог на небе вверху и на земле внизу, и нет еще кроме Hero» (Втор. 4, 39). «Сия же есть жизнь вечная, да знают Тебя, единого истинного Бога» (Ин. 17, 3). «...нет иного Бога, кроме Единого» (1 Кор. 8, 4).

Бог есть Существо высшее, надмирное, сверхъестественное. Знать существо Бога невозможно: Оно выше всякого познания не только людей, но даже и ангелов. Но из Откровения Божия, из ясных свидетельств Священного Писания мы можем иметь понятие о существе и основных свойствах Божиих. Они таковы.

Бог есть Дух (Ин. 4, 24), живой (Иер. 10, 10; Фесс. 1, 9); самобытный, то есть ни от кого не зависящий, а имеющий жизнь в Самом Себе – Сущий (Исх. 3, 14; Ин. 2, 13), вечный (Пс. 89, 3; Исх. 40, 28; Римл. 14, 25), неизменяемый (Иак. 1, 17; Мал. 3, 6; Пс. 101, 28), вездесущий (Пс. 138, 7-12; Деян.17, 27), всеведущий (1 Ин. 3, 29; Евр. 4, 13), всемогущий (Быт. 17, 1; Лк. 1, 37; Пс. 32, 9), всеблагий (Мф. 19, 17; Пс. 24, 8), премудрый (Пс. 103, 24; Римл. 14, 26; 1 Тим. 1, 17), всеправедный (Пс. 7, 12; Пс. 10, 7; 2 Римл. 6, 11), вседовольный (Деян. 17, 25), всеблаженный (1 Тим. 6, 15).

Бог един – но не одинок; потому что Бог един по своему Существу – но троичен в Лицах: Отец, Сын и Дух Святый – Троица единосущная и нераздельная. Это Божественное Единство Трёх бесконечно любящих друг друга лиц: Бог есть любовь (1 Ин. 4, 16). Мы

можем отчасти понять тайну Святой Троицы только сердцем – любовью, находясь в Святой Церкви Христовой, т.е. живя в любви.

Все три Лица Пресвятой Троицы по существу и свойствам совершенно равны между Собою. Как Бог Отец есть истинный Бог, так и Бог Сын есть истинный Бог, так и Бог Дух Святый есть истинный Бог; но притом все три Лица Пресвятой Троицы есть единое Божество – Единый Бог. Как именно Единый Бог существует в трёх Лицах – это тайна, непостижимая для нашего ума, но мы веруем в это по свидетельству Божественного Откровения.

Взаимное отношение между Лицами Пресвятой Троицы имеет некие особенности. Бог Отец не рождается и не исходит от другого лица; Сын Божий предвечно рождается от Бога Отца; а Дух Святый предвечно исходит от Бога Отца.

Тайну Святой Троицы открыл человечеству Иисус Христос. Посылая апостолов на проповедь, Он ска-

«идите, научите все народы, крестя их во имя Отца, и Сына, и Святого Духа» (Мф. 28, 19).

Апостол и евангелист Иоанн также ясно свидетельствует о троичности и единосущности Божественных Лиц: в евангельском тексте о Божественности Сына Божия «Три свидетельствуют на небе: Отец, Слово и Святый Дух; и сии три суть едино» (Ин. 5, 7). Апостол Павел, обращаясь к коринфским христианам, призывает тройное благословение: «благодать Господа нашего Иисуса Христа, и любовь Бога Отца, и общение Святого Духа со всеми вами» (2 Кор. 13, 13).

Весь мир, являясь творением Божиим, вещает нам и о непостижимой тайне троического единства Творца. Печать премудрости Творца, в Троице прославляемого, лежит глубоко в природе всех сотворённых вещей. Например, речь у всех народов земли имеет три лица – я (мы), ты (вы), он (они). Время имеет прошлое, настоящее и будущее; состояние материи - твёрдое, жидкое и газообразное. Всё разнообразие цвета в мире слагается из трёх основных цветов – красного, синего и жёлтого. Человек проявляет себя через мысль, слово и действие; действие, в свою очередь, имеет начало, середину и конец. Сам человек есть триединство – из тела, души и духа; спасение нашей души слагается из трёх христианских добродетелей: веры, надежды и любви...















### БОГ КАК ТВОРЕЦ И ПРОМЫВЛИТЕЛЬ МИРА

Мир, в котором мы существуем, конечен и несамостоятелен. В мире всё ограничено, ничто в мире не может быть объяснено из самого себя. Законы природы ограничивают мир в его свободе. Более того, мир ограничен даже во времени и пространстве. Современная наука доказала, что мир имел начало во времени и есть определённое время, более которого мир не мог существовать. Расстояние между двумя любыми точками мира всегда конечно. Поэтому мир нуждается как в первопричине своего бытия, так и в силе, поддерживающей и сохраняющей его в бытии, иными словами, нуждается в Творце и Промыслителе.

«Символ веры» называет Бога Творцом и Вседержителем, потому что «всё сотворено Богом, и ничто не может быть без Бога. Он всё, что ни есть, содержит в Своей силе и в Своей воле». Мы называем Бога Вседержителем потому, что Он как Царь Небесный, всем управляет и всё держит в Своей силе и власти.

Мы называем Бога Творцом неба и земли, потому что всё, что существует (как в видимом физическом мире, так и в невидимом, духовном), то есть вся необъятная вселенная создана Богом во Святой Троице: всё



Пресвятая Троица. Инок Григорий (Круг).

сотворил Бог Отец Словом – Единородным Сыном Своим, при воздействии Духа Святого.

#### Христианская концепция происхождения мира: творение из ничего

Сущность христианского учения о происхождении мира состоит в том, что Бог создал мир из ничего. Иначе говоря, произвёл всё существующее через творение. В строго богословском смысле «творить» означает «создавать из ничего; давать существование тому, что раньше не существовало; или, как говорится в Литургии святителя Иоанна Златоуста: «приводить из небытия в бытие». Христианское учение особо подчёркивает, что Бог для сотворения мира не нуждался в исходном материале. Святитель Василий Великий пишет: «Бог, прежде чем существовало что либо из видимого ныне, положил в уме и подвигся привести в бытие не-сущее /несуществующее/, а вместе с тем, Он помыслил и о том, каким должен быть мир и произвёл материю, соответственную форме мира». Таким образом, Бог является Творцом мира не только по форме, но и по веществу.

Духовности существа Божия не противоречат те места Священного Писания, в которых Богу приписываются телесные члены. Этими выражениями духовные писатели символически, более понятно для восприятия читаю-

щего, говорили о свойствах Божиих: так, например, «глаза и уши» означают – всеведение Божие.

Будучи Духом, Бог сотворил не только видимый нами мир, но и, как уже сказано, мир духовный, для человека незримый. К сотворённому Им невидимому, или духовному миру принадлежат ангелы — духи — существа бестелесные (потому невидимые) и бессмертные. Незрима также и душа каждого человека.

Само слово «ангел (angelos)» буквально означает «вестник», «посланник», и таким образом указывает не на природу, а на исполняемое ангелом служение. В Священном Писании ангелами называются Сам Господь Иисус Христос (Мал. 4, 1), Иоанн Предтеча (Мф. 11, 10), ветхозаветные священники (Мал. 2, 7), пророки (2 Пар. 36, 15-16) и даже неодушевлённые предметы, когда они являются орудиями воли Божией (Пс. 77, 49). «Пространный Катехизис» даёт следующее определение ангелов: «Духи бесплотные, одарённые умом, волею и могуществом». Ангелами они называются, «потому что Бог посылает их возвещать волю Свою».

Каждый христианин имеет своего ангела-хранителя, который помогает ему в деле спасения и охраняет его от злых действий духа лукавого и злого, называемого диаволом (клеветником) и сатаною, т.е. противником Божиим.

Он и иные нечистые духи были созданы некогда добрыми и свободными, однако, возгордившись, отпали от Бога и стали лживыми и злыми. Они и наводят человека на грех, чтобы погубить его. От греха люди умирают своим видимым, земным телом. Умерли бы и более страшною, невидимою смертью – смертью духовной, когда душа, отдавшись греху, погибает в отчуждении от Бога – если бы не спас нас от этой вечной гибели воплотившийся Сын Божий.

Слава Отцу, и Сыну, и Святому Духу!..



**Дизеп₌**ұпанитепь

По «Пространному катехизису» и сайту http://www.sedmitza.ru/text/431710.html









#### о покаянии

Когда мы поступаем нехорошо, когда говорим недолжное, когда тёмные мысли роятся у нас в голове или сходит на сердце помрачение, мы, если хоть немножко просветимся, начинаем чувствовать угрызения совести. Но угрызения совести – это ещё не покаяние; можно всю жизнь упрекать себя в дурных поступках и в злом слове, и в тёмных чувствах и мыслях – и не исправиться. Угрызение совести действительно может из нашей земной жизни сделать сплошной ад, но угрызение совести не открывает нам Царствия Небесного; к нему должно прибавиться нечто другое: то, что составляет самую сердцевину покаяния, а именно – обращение к Богу с надеждой, с уверенностью, что у Бога хватит и любви к нам, чтобы простить, и силы, чтобы нас изменить. Покаяние – это тот поворот жизни, оборот мыслей, перемена сердца, который нас обращает лицом к Богу в радостной и трепетной надежде, в уверенности, что хотя мы не заслуживаем милости Божией, но Господь пришёл на землю не судить, а спасти, пришёл на землю не к праведным, а к грешным...

Но обратиться лицом к Богу с надеждой, призвать Его на помощь – ещё не всё, потому что многое в нашей жизни зависит от нас самих. Как часто мы говорим: «Господи, помоги! Господи, дай мне терпение, дай мне целомудрие, дай мне чистоту сердца, дай мне слово правдивое!..» А когда представится возможность поступить согласно нашей собственной молитве, по влечению нашего собственного сердца, у нас не хватает мужества, не хватает решимости на деле приступить к тому, о чём мы просим Бога. И тогда наше покаяние, наш взлёт души остается бесплодным. Покаяние должно начаться именно с этой надежды на любовь Божию и вместе – подвигом, мужественным подвигом, когда мы себя самих принуждаем жить так, как надо, а не так, как мы жили до сих пор. Без этого и Бог нас не спасёт; потому что, как сказал Христос, не всякий, говорящий: «Господи! Господи!», войдёт в Царство Божие, а тот, кто принесёт плод. А плоды эти мы знаем: мир, радость, любовь, терпение, кротость, воздержание, смирение – все эти дивные плоды, которые могли бы нашу землю уже теперь превратить в рай, если бы только, как древо плодоносное, мы могли их принести...

Таким образом, покаяние начинается с того, что вдруг в душу нас ударит, заговорит совесть; будто окликнет нас Бог и скажет: Куда идёшь? К смерти? Того ли ты хочешь?.. И когда мы ответим: Нет, Господи, – прости, помилуй, спаси! – и обратимся к Нему, Христос нам говорит: Я тебя прощаю! А ты, из благодарности за такую любовь – не по страху, не ради того, чтобы себя избавить от муки, а потому что в ответ на Мою любовь и ты способен на любовь – начни жить иначе...

И что же дальше? Первое, чему мы должны научиться, это принимать всю нашу жизнь: все её обстоятельства, всех людей, которые в неё вошли – иногда так мучительно – принять, а не отвергнуть. Пока мы не примем нашу жизнь, всё без остатка её содержание, как от руки Божией – мы не сможем освободиться от внутренней тревоги, от внутреннего плена и от внутреннего протеста. Как бы мы не говорили Господу: Боже, я хочу творить Твою волю! – из глубин наших будет подниматься крик: Но не в этом! Не в том!.. Да, я готов принять ближнего моего – но не этого ближнего! Я готов принять всё. что Ты мне пошлёшь - но не то, что Ты на самом деле мне посылаешь... Как часто в минуты какого-то просветления мы говорим: Господи, я теперь всё понимаю! Спаси меня, любой ценой меня спаси!.. Если бы в этот момент перед нами вдруг предстал Спаситель или послал ангела Своего, или святого, который грозным словом нас окликнул, который требовал бы от нас покаяния и изменения жизни – мы это, может, и приняли бы. Но когда вместо ангела, вместо святого, вместо того, чтобы Самому прийти, Христос посылает нам ближнего нашего, причём такого, которого мы не уважаем, не любим и который нас испытывает, который ставит нам уже жизненно вопрос: А твоё покаяние – на словах или на деле? – мы забываем свои слова. мы забываем свои чувства, мы забываем своё покаяние и говорим: Прочь от меня! Не от тебя мне получать наказание Божие или наставление, не ты мне откроешь новую жизнь... И проходим мимо и того случая, и того человека, которого нам послал Господь, чтобы нас исцелить, чтобы мы смирением вошли в Царство Божие, понесли бы последствия нашей греховности с терпением и готовностью всё (как мы сами говорили) принять от руки Божией.

Если мы не примем нашей жизни от Божией руки, если всё, что в ней, мы не примем как от Самого Бога, тогда жизнь не будет нам путём к вечности; мы всё время будем искать другого пути, тогда как единственный путь – Господь Иисус Христос.

Но этого ещё недостаточно. Мы окружены людьми, с которыми отношения наши порой бывают тяжки. Как часто мы ждём, чтобы другой пришел каяться, просил прощения, унизил себя перед нами. Может быть, мы простили бы, если бы почувствовали, что он себя так унизил, что нам легко его простить. Но прощать надо не того, кто заслуживает прощения разве мы от Бога можем ожидать прощения заслуженного? Разве, когда мы к Богу идём и говорим: Господи, спаси! Господи, прости! Господи, помилуй! – мы можем прибавить: потому что я этого заслуживаю!? Никогда! Мы ожидаем от Бога прощения по чистой, жертвенной, крестной Христовой любви... Этого же и от нас ожидает Господь по отношению к каждому нашему ближнему Не потому нам надо прощать ближнего, что он заслуживает прощения, а потому, что мы – Христовы, потому, что нам дано именем Самого Живого Бога и распятого Христа – прощать.

Но часто кажется: вот, если бы только можно было забыть обиду, тогда бы я простил, но я забыть не могу – Господи, дай мне забвение!.. Это не прошение: забыть не значит простить. Простить означает посмотреть на человека, как он есть, в его грехе, в его невыносимости, какой он есть для нас тяжестью в жизни, и сказать: Я тебя понесу, как крест; я тебя донесу до Царствия Божия, хочешь ли того или нет. Добрый ты или злой –возьму я тебя на свои плечи и принесу к Господу и скажу: Господи, я этого человека нёс всю жизнь, потому что мне было жалко – как бы он не погиб! Теперь Ты его прости, ради моего прощения!.. Как было бы хорошо, если бы мы могли так друг друга тяготы носить, если бы мы могли друг друга нести и поддерживать; не стараться забыть, а наоборот – помнить. Помнить, у кого какая слабость, у кого какой грех, в ком что-то неладно, и не искушать его этим, оберегать его, чтобы не был он подвергнут соблазну в том именно, что может его погубить... Если бы мы так могли относиться друг к другу! Если бы, когда человек слаб, мы его окружали заботливой, ласковой любовью сколько б людей опомнились, сколько людей стали бы достойны прошения, которое им дано даром...

Вот это путь покаяния: войти в себя, встать перед Богом, увидеть себя осуждённым, не заслуживающим ни прощения, ни милости – и вместо того, чтобы, как Каин, бежать от лица Бога, обернуться к Нему и сказать: Верую, Господи, в Твою любовь, верую в Крест Сына Твоего, верую, помоги моему неверию!.. И затем идти путём Христовым: всё принять от руки Божьей, из всего принести плод покаяния и плод любви – и первым делом брата нашего простить, брата нашего, не ожидая его исправления, понести, как крест, распяться, если нужно, на нём, чтобы иметь власть, подобно Христу, сказать: Прости им, Отче, они не знают, что творят... И тогда Сам Господь, Который сказал нам: Какой мерой вы мерите, и вам возмерится.. прощайте, как Отец ваш Небесный прощает, – Он в долгу не останется: простит, исправит, спасёт и уже на земле, как святым, даст нам радость небесную.

Пусть будет так, пусть начнётся в жизни каждого из нас сегодня, сейчас хоть немножечко этот путь покаяния, потому что это – уже начало Царствия Божия. Аминь.

Митрополит Антоний (Сурожский)









## БЕЗ ДОБРЫХ ДЕЛ - ВЕРА МЕРТВА ПЕРЕД БОГОМ

О степени проникновения, осмысления первого члена «Символа веры» народным сознанием, о восприятии его как органично вошедшего в жизнь, в фольклор и в обиходную речь свидетельствует обилие пословиц и поговорок, в которых эта идея так или иначе выражена. Глубокая вера во всемогущество Создателя, во всеведение и высшую справедливость Господню, в Его отеческое милосердие к человеку, которому следует подражать в земной жизни, всегда отличала мироощущение русского православного человека. Подтверждением тому является множество фольклорных образцов, которые в основе своей имеют библейское происхождение и кратко и безыскусно говорят об искренности народной веры на Руси. Вот лишь некоторые из них.

Всё от Бога. Всяческая от Творца. У Бога всего много. У Бога всё возможно. Сильна Божья рука. Божья рука – владыка. Животом и смертью Бог владеет. Бог пути кажет. Добрым путём Бог правит. Нужен путь Бог правит. Человек предполагает, а Бог располагает. Человек гадает, а Бог совершает. Человек ходит, Бог водит. Всё в мире творится не нашим умом, а Божьим судом.

Велик Бог милостью. У Бога милости много. Бог на милость не убог.

Не по грехам нашим Господь милостив. Ни отец до детей, как Бог до людей.

Друг обо друге – а Бог обо всех печётся. Всяк про себя, а Господь про всех.

Никто не может, так Бог поможет. Милостивому человеку и Бог подаёт.

Кто сирых напитает, того Бог знает. Просит убогий, а подаёшь Богу.

Дорога милость во время скудости. Добро сотворить – себя увеселить.

Несть милости не сотворившему милости. Делай добро – и жди добра. На немилостивых ад стоит. Без добрых дел – вера мертва перед Богом...

Одна из известных притч Иисуса Христа, упоминаемая в Евангелии от Луки, рассказывает о милосердии и бескорыстной помощи попавшему в беду человеку со стороны прохожего самарянина – представителя этнической группы, которую евреи не признавали единоверцами. По мнению некоторых богословов, в частности, епископа Илариона Алфеева, эта притча показывает, что примеры человеческой доброты встречаются у всех народов и во всех верах, что Закон и заповеди Божии исполняют люди самых разных национальностей и разных вероисповеданий.

Название «Добрый Самарянин» («Добрый Самаритянин») часто использовалось и используется благотворительными организациями. Одним из основных моментов притчи считается различное истолкование слова «ближний» задающим вопрос книжником – и Иисусом Христом. Книжник считает «ближним» того человека, кто находится с ним в родственных отношениях или принадлежит к общей этнической или религиозной группе. А ответные слова Иисуса Христа приводят его к пониманию, что ближний – это, на самом деле, «оказавший милость». По мнению многих исследователей, эти слова, в числе прочего, также выражают необходимость считать «ближним» и всякого человека, который попал в беду или нуждается в помощи.

Прошло почти уже две тысячи лет с тех пор, как Господь Иисус Христос рассказал притчу о человеке, который попался разбойникам. Но и в наше время многие либо попадались, либо продолжают попадаться разбойникам разбойникам не только телесным, но также и духовным. Часто люди не понимают смысла этого места в Священном Евангелии. Их вводит в заблуждение равнодушие священника, который прошел мимо лежащего едва живого, израненного человека. Многие говорят, что уж если священник не проявил жалости к несчастному, то что мы можем ожидать от кого-либо другого? Однако Евангелие говорит вовсе не о немилосердном священнике, а упоминаемые в нем Иерусалим и Иерихон – это не земные города. Здесь совсем иной смысл, который следует раскрыть.

#### ПРИТЧА О МИЛОСЕРДНОМ САМАРЯНИНЕ (ЛК. 10,

Один законник встал и, искушая Иисуса, сказал:

– Учитель! Что мне делать, чтобы наследовать жизнь вечную?

Он же сказал ему:

В законе что написано? Как читаешь?

Он сказал в ответ:

– Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всею крепостью твоею, и всем разумением твоим, и ближнего твоего, как самого себя.

Иисус сказал ему:

– Правильно ты отвечал. Так поступай, и будешь жить. Но он, желая оправдать себя, сказал Иисусу:

На это сказал Иисус:

– А кто мой ближний?

– Некоторый человек шёл из Иерусалима в Иерихон и попался разбойникам, которые сняли с него одежду, изранили его и ушли, оставив его едва живым. По случаю один священник шёл той дорогою и, увидев его, прошёл мимо. Также и левит, быв на том месте, подошёл, посмотрел и прошёл мимо. Самарянин же некто, проезжая, нашёл на него и, увидев его, сжалился и, подойдя, перевязал ему раны, возливая масло и вино. И, посадив его на своего осла, привёз его в гостиницу и позаботился о нём. А на другой день, отъезжая, вынул два динария, дал содержателю гостиницы и сказал ему: «Позаботься о нём; и если издержишь что более, я, когда возвращусь, отдам тебе». Кто из этих троих, думаешь ты, был ближний попавшемуся разбойникам?

- Оказавший ему милость. Тогда Иисус сказал ему:
- Иди, и ты поступай так же.



Юлиус Шнорр фон Карольсфельд Милосердный самаритянин (1860)



# EN EN EN EN EN EN EN EN EN EN

# иди и поступай так же...

Глубоки размышления о смысле Притчи о милосердном самарянине святого Феофилакта Болгарского, который проясняет нам различные образы и символы, сосредоточенные в ней.

Каков смысл вопроса законника?

«Законник, получив похвалу от Спасителя, выказал высокомерие, когда сказал: а кто ближний мой? Он думал, что он праведен и не имеет подобного себе, близкого по добродетели, полагая, что ближний праведнику есть только праведный же. Итак, он с гордостью говорит «кто ближний мой?», желая возвыситься перед людьми. Но Спаситель – поскольку Он Творец – во всех видит одно создание /творение/ Божье, и определяет ближнего не его делами, не его достоинствами – а природой. Не думай, говорит Он законнику, что раз ты праведен, то и нет тебе никого подобного. Ибо все, имеющие одну и ту же природу – это твои ближние. И ты сам будь их ближним, не по месту – но по расположению к ним и по заботливости о них.

Для того и привожу Я тебе в пример самарянина, чтобы показать, что хотя он различался с человеком, пострадавшим от разбойников по своей жизни – однако стал ближним для него, нуждавшегося в милости. Так и ты: проявляй себя ближним через сострадание – и поспешай на помощь...

Эта притча учит нас быть готовыми к милосердию и стараться быть ближними для тех, кто нуждаются в нашей помощи».

Символом чего является в притче образ пострадавшего от разбойников, что самое главное в нём? И кто такие разбойники?

«По этой притче познаём мы и благость Божию в отношении к человеку. Это природа человеческая шла из Иерусалима — то есть из безмятежной и мирной жизни, ибо Иерусалим означает «видение мира». Куда же она шла? В Иерихон, пустой, низкий и удушливый от жара — то есть в жизнь, полную страстей. Смотри: не сказано в притче: он «сошёл», но — «шёл». Ибо природа человеческая всегда склонялась к земному, не однажды, но постоянно увлекаясь страстной жизнью. Так человек и «попался разбойникам» — то есть попался бесам!..

Кто не сойдёт с высоты ума — тот не попадётся бесам. Они, разоблачив человека и сняв с него одежды добродетели, нанесли ему, его природе греховные раны. Ибо сначала бесы обнажают нас от всякого доброго помысла и покрова Божия, а потом уж наносят раны грехами. Природу человеческую они оставили «едва живу»: или потому, что душа бессмертна, а тело смертно, и таким образом подчинена смерти половина человека; или потому, что природа человеческая не совсем была отвержена, а надеялась получить спасение во Христе, и таким образом была не совершенно мёртвой, а именно «чуть живой». Но как через преступление Адама смерть вошла в мир, так и через оправдание во Христе смерть имела быть упразднённой (Рим. 5, 16-17)».

В притче не случайно точно упомянут род занятий людей, которые не помогли пострадавшему от разбойников человеку: священник и левит. Что скрыто за этими образами?

«Под священником и левитом, упомянутыми в притче, следует разуметь, пожалуй, ветхозаветный Закон и пророков. Ибо они желали оправдать человека, его природу — но не могли. Потому что «невозможно, как говорит апостол Павел, чтобы кровь тельцов и козлов уни-

чтожала грехи» (Евр. 10, 4). Они сжалились над поверженным человеком и, остановившись, размышляли: как бы исцелить его — но, при виде обильных и глубоких ран его — опять удалились.

Закон (священник) «шёл по случаю» – и остановился над лежащим, но потом, не имея силы уврачевать – от-



Милосердие Божие

ступил. Это и означает: «прошёл мимо». Здесь слово «по случаю» имеет смысл. Ибо Закон, действительно, был дан людям не по особой какой-то причине — но лишь по причине слабости человеческой (Гал. 3, 19), не могшей сначала принять Христова Таинства. Поэтому и говорится, что священник (то есть Закон), пришёл к падшему на землю не специально, с целью уврачевать страдающего человека — а лишь «по случаю», то есть не имея намерения исцелить».

Кто же скрыт за образом милосердного самарянина?

«Господь и Бог наш, ставший за нас клятвою (Гал. 3, 13) и названный Самарянином (Ин. 8, 48), пришёл к нам, совершая Свой путь с намерением исцелить человеческую природу. Он шёл к пострадавшему намеренно, не мимоходом, не проходя мимо только — а поставив предлогом к пути и целью его желание: исцелить нас. И посетил Господь-Самарянин нас не случайно — но пришёл жить с нами; и беседовал Он со страдальцем не призрачно, а наяву. Тотчас, возливая на раны масло и вино, перевязал их, не попустив болезни усилиться, но — связав её».

Что же означают в притче «масло и вино»?

«И масло, и вино в притче – это слова учения. Масло есть слово учения, предуготовляющее человеческую природу к добродетели обещанием благ. А вино – слово учения, приводящее к добродетели страхом. Итак, когда слышишь слово Господа: «Приидите ко Мне, и Я успокою вас» (Мф. 11, 28) – это масло, ибо показывает милость и успокоение. Таковы же слова: «приидите, наследуйте Царство, уготованное вам» (Мф. 25, 34). Но когда Господь говорит: «идите во тьму» (Мф. 25, 41) – это вино, учение строгое.

Можно разуметь и иначе. Масло означает жизнь по человечеству, а вино — по Божеству. Ибо Господь иное что-то совершал как человек, а иное — как Бог. Например, есть, пить и не обнаруживать суровости во всём — это масло; а чудный пост, хождение по морю и прочие проявления Божеской Силы — это вино.

Одного вина — то есть величия Божества в Самом Себе (без соединения с человеческой природою) — никто не мог бы стерпеть, если б не было и масла сего — то есть жизни по человечеству. Но Господь спас нас через Своё Божество и Своё человечество, поэтому и говорится, что Он возлил масло и вино.





И ежедневно те, которые бывают крещаемы, исцеляются от ран душевных, будучи помазуемы миром (маслом), тотчас же приобщаясь к Церкви – и причащаясь Божественной Крови Христовой (вина)».

Почему милосердный самарянин поднимает пострадавшего от разбойников человека на осла и везёт в гостиницу?

Это означает: «Господь посадил нашу израненную природу на Своего подъяремника-осла – то есть на Своё Тело. И так сделал нас Своими членами и причастниками Своего Тела: нас, долу находящихся, возвёл на такое достоинство, что мы одно с Ним Тело!..

Гостиница в притче - это есть Церковь, всех принимающая. Ветхозаветный Закон не всех принимал. Ибо сказано: «Аммонитянин и Моавитянин не может войти в общество Господне» (Втор. 23, 3). Но в тексте Деяний апостолов Нового Завета подчёркнуто иное: «во всяком народе боящийся Его /Бога/ приятен Ему» (Деян. 10, 35), если он желает уверовать и готов сделаться членом Церкви. Ибо она, Церковь, всех принимает: и грешников, и мытарей. Примечай точность, с какой сказано: привёз его в гостиницу и позаботился о нём, возымел о нём попечение. Прежде чем привёз пострадавшего туда, Он только перевязал раны. Что это значит? То, что когда составилась Церковь - тогда и открылась «гостиница»: то есть, когда вера возросла почти у всех народов - тогда открылись и дары Святого Духа, и благодать Божия распространилась. Это узнаёшь из Деяний Апостольских».

Кто скрыт за образом хозяина гостиницы и что означает плата, внесённая ему самарянином за пострадавшего человека?

«Образ гостинника – содержателя гостиницы – носит в себе всякий апостол, и учитель, и пастырь. Содержателю гостиницы, по притче, Господь-Самарянин дал два динария, то есть два Завета: Ветхий и Новый. Ибо оба Завета, как изречения одного и того же Единого Бога, имеют на себе изображение одного Царя (Небесного). Эти-то «два динария» Господь, восходя на Небеса, оставил апостолам, и епископам, и учителям последующих времён. Он сказал: если что из своего издержишь, Я, возвратившись, отдам тебе. Ведь апостолы, действительно, издерживали и своё, много трудившись и повсюду проповедуя Христово учение. Да и учители последующих времён, изъясняя Ветхий и Новый завет, много издержали своего. За это они получат награду, когда Господь возвратится, то есть во Второе Его Пришествие...».

А вот какими удивительными словами поясняет главный призыв «Притчи о добром самарянине» архимандрит Иоанн (Крестьянкин):

«Мы с вами сегодня не отвергнемся того, что знаем великий закон Господень — закон, в котором кроется наше земное счастье, и которым простираемся мы в вечность блаженного пребывания с Господом и со всеми Его святыми: «Возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всем разумением твоим... возлюби ближнего твоего, как самого себя; на сих двух заповедях утверждается весь закон и пророки» (Мф. 22, 37-40).

Да, да, мы знаем этот закон и требования его, мы знаем, и как исполнить его жизнью своей. Ибо кто из нас не знает, что для нас хорошо и желательно, а что плохо, чего мы всеми возможными средствами должны стремиться избежать!

Господом дана заповедь: не делай другому того, чего не желаешь себе. Эта заповедь тоже всегда при нас: как неусыпный и беспристрастный страж, она выявляет, она обличает одновременно и наше знание, и наше лукав-

ство. Если законника евангельского Господь заставляет признать, что тому известно всё необходимое для спасения, то и мы не оправдаемся наивно, будто бы не знали пути спасения до сегодняшнего дня.

Божий закон один, и две заповеди остаются непреложными на все времена, пока стоит мир. Это два якоря жизни. Люби Бога всем сердцем, всей душой... Люби ближнего, как самого себя.

О любви к Богу мы не ставим вопрос, ибо это кажется нам, верующим, само собой разумеющимся. Но вот ближний? Кто же он, мой ближний? И уже не законник вопрошает ныне Христа и обличается Господом, а мы с вами, дорогие наши, становясь совопросниками века сего — но не исполнителями ясного и жизненного Слова Божия. Это мы прикрываем вопросами своё малодушие, свою духовную леность, своё нежелание трудиться, своё нежелание любить. Мы забываем, что «не слушатели закона праведны пред Богом, но исполнители закона оправданы будут» (Рим. 2, 13).

Мы с вами, пожалуй, даже не задали бы Господу вопрос: «Кто же ближний наш?», ибо теперь почти повсеместно и откровенно все для нас стали дальними. Даже кровные родные, даже родители – и те отстранены вдальнепомерно разросшимся нашим «Я».

«Я» и «моё» – вот наш новый жизненный закон. По нему и самые близкие, те, кто вложил в нас свою жизнь, израненные многими тяготами трудов, болезнями и скорбями, израненные нами же, напрасно будут ждать от нас помощи. И вчерашние друзья сегодня уже перестанут быть ближними нашими, впав в беду, потеряв возможность быть нам полезными на празднике жизни, в погоне за счастьем. Тут мы даём полную свободу оценке всего и всех!.. Так незаметно никого близкого не оказывается рядом с нами, не находим мы того, кто был бы достоин нашей любви: один – грешник и недостоин любви; другой – иноверный или инакомыслящий; третий – сам ископал себе яму, в которую впал, значит, достоин наказания...

Широка и глубока заповедь Божия. А мы, став на путь высокомерного суждения, вместив в себя одновременно чувствования и священника, и левита, прошедших мимо бедствующего человека — мы тоже проходим мимо всякого, кто оказывается рядом, кто нуждается в нашем внимании, кто просит нашей помощи, не говоря уж о тех, кто просто безмолвно страдает рядом. И вот мы уже не исполнители закона — а судьи. И вопрос «как спастись?» звучит праздно, попранный отвержением Богом данной заповеди о любви к ближнему: у нас нет ближнего.

И услышим ли мы с вами назидание о милосердном самарянине, у которого закон любви был написан в сердце, для которого ближним оказался не ближний по духу, не ближний по крови — но тот, кто случайно встретился на его жизненном пути, кто именно в ту минуту нуждался в его помощи и любви?.. Услышим ли мы определение Господне для законника, для нас, знающих закон: «...Иди, и ты твори такожде» (Лк. 10, 37). Забудь себя и своё «Я», поставь в средоточие жизни своей того человека, которому нужна твоя помощь, материальная ли, духовная ли. Поставь в средоточие жизни того, кому нужен ближний — и стань им ты.

Вот, дорогие наши, мера нашего духовного возраста, где кроется ответ на вопрос о спасении. «...Иди, и ты твори такожде». Иди и ты поступай, как учит Господь. Иди и ты твори добро всякому, нуждающемуся в нём, невзирая ни на происхождение человека, ни на общественное положение его, ни на что. Иди и твори добро — и ты исполниць заповель пюбви»



# личное исповедание веры: словом и делом

Очевидно, что для распространения того или иного учения, для того, чтобы оно было понято и принято, необходимо твёрдо и честно исповедовать его и подтвердить личным опытом. То есть - суметь поведать людям, рассказать о чём-то неизвестном дотоле с той степенью достоверности, с такой глубокой уверенностью и собственной сердечной и интеллектуальной убеждённостью, чтобы человек, получивший эту информацию, принял её как истину. Святые апостолы Христовы как главное дело своей жизни воспринимали исповедание христианской веры, повсеместное распространение её - проповедь Христова учения во всех землях и народах.

«Символ веры» начинается со слова «верую». Таким образом, произнесение Символа веры является исповеданием нашей веры.

Вера – всегда личностна. Каждый должен веровать сам, нельзя веровать за другого. Многие люди могут веровать в одно и то же из-за общности их опыта, но общность их веры и единство их веры должны опираться на личное исповедание. Вот почему в Православной Церкви «Символ веры» всегда произносится от первого лица единственного числа – даже во время Божественной литургии, когда его произносят одновременно сотни и даже тысячи людей. Первое слово этого священного текста – «Верую» – связано с каждым последующим членом «Символа...» и даёт этому изъявлению общей веры христианского народа ценность персонального участия и ответственности каждого члена Церкви...

«Пространный Катехизис» называет исповедание «ближайшим и непременным действием сердечной веры в Бога». Апостол Павел свидетельствует, что исповедание веры необходимо для спасения, «потому что сердцем веруют к праведности, а устами исповедуют



Иисус и дети. Старинная открытка

ко спасению» (Рим. 10, 10). Действительно, открытое, бескомпромиссное исповедание укрепляет веру, тогда как стремление скрыть свою веру, напротив, отрицательно сказывается на духовной жизни, приводит к появлению сомнений. Конечно, это не значит, что христианин должен нарочито демонстрировать свою веру, навязывать свои убеждения всем окружающим. Господь предупреждает об опасности бросать жемчуг перед свиньями (Мф. 7, 6). Но в то же время христианин всегда должен быть готов дать исчерпывающий ответ на вопрос «како веруеши?». Апостол Пётр наставляет: «будьте всегда готовы всякому, требующему у вас отчёта в вашем уповании, дать ответ с кротостью и благоговением» (1 Пт. 3, 15). Таким образом, исповедание веры необходимо не только для спасения своей души, но также и для научения и спасения ближнего.

Отречение от веры всегда рассматривалось Церковью как тяжелейший, смертный грех. Ведь человек, по

Винсент Ван Гог. Милосердный самарянин (1890)

тем или иным причинам отрекающийся от веры, свидетельствует тем самым, что Бог не является для него главной жизненной ценностью, показывает, что не имеет истинной веры в Бога Спасителя и в будущую блаженную жизнь.

Не каждый христианин в силу уровня своего образования или других индивидуальных особенностей может быть проповедником, служителем Слова, но каждый может и обязан миссионерствовать примером своей жизни. С древнейших времён исповедание веры понималось как единство слова и дела, убеждений и образа жизни. Так, во втором послании святого Климента Коринфянам (памятнике христианской письменности середины II столетия) говорится: «Итак, не будем довольствоваться только тем, чтобы называть Его Господом: это не спасёт нас. Ибо Он говорит: «не всякий, кто говорит Мне: Господи, Господи! спасётся, но – делающий правду». Поэтому, братья, будем исповедывать Его делами, взаимной любовью, не прелюбодеянием, не злословием друг на друга, не завистию – но воздержанием, милосердием, добротою; мы должны сострадать друг другу, а не быть сребролюбивыми. Такими-то делами будем исповедывать Его, а не противными им...».

Так же. как делами можно исповедывать Господа. делами же можно отрекаться от Него. По словам апостола Павла, «кто о своих, и особенно о домашних, не печётся, тот отрёкся от веры и хуже неверного» (1 Тим. 4, 8).

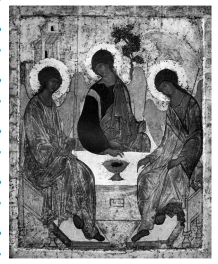
Πο caŭmy http://www.sedmitza.ru/text/431710.html







## о том, что значит: бог внутри человека



Андрей Рублёв. Пресвятая Троица (XV век)

Знай скрипи своим оралом, знай шурши своим пером между Волгой и Уралом, между Доном и Днепром.

Пусть меж Тигром и Евфратом вечно соловьи поют – нам с тобой туда не надо. Мы с тобой сгодимся тут.

Утечёт рекой по древу серебро словес людских, и степняцкие напевы укротят надменный стих.

А когда слова умолкнут, воцарится вдруг покой меж Урал-рекой и Волгой, меж Днепром и Дон-рекой.

Потому что между речью свыше Господом дана православному наречью золотая тишина.

Диан Кан



Ты спросил кого-то: где Бог? Тебе ответили: Бог в тебе.

Ты удивлён таким словам: как это возможно? Примерно так же, как свет в комнате или огонь в печи. Когданибудь ты почувствуешь Бога в себе и познаешь, что Он в тебе, но тебе будет трудно объяснить это другому. Ты будешь искать образы и сравнения в природе, и ты скажешь так же, как я говорю тебе: Бог во мне, словно свет в доме, или как огонь в печи, или как воздух в лёгких, или как жизнь в творении, или как сила, и любовь, и мысль в человеке. Конечно, это лишь образы, сравнения, и все они не могут выразить того, что чувствует человек, когда Бог вселяется в него в полноте Своей. Апостол Божий Павел, наш духовный отец, желал верным исполниться всею полнотою Божиею (Еф. 3, 19).

Как действует Бог в нас?

Бог действует внутри человека двояко – помогая и господствуя. Помогая, Бог действует в человеке маловерном, который иногда вспоминает о Боге, знает заповеди и в какой-то мере старается их исполнять. Бог не оставляет его, ибо и он старается держаться Бога. Господствуя же, Бог действует в человеке великой веры, широко открывшем Ему врата своей души. Написано: кто отворит врата, войду к нему (*Откр. 3, 20*). Такой человек ни в чём не полагается на себя, но только на Бога Всевышнего. Он чувствует присутствие и действие Духа Божия в себе – и великую любовь к Господу своему. А Христос обещал любящим Бога вселиться в них: кто любит Меня и исполняет слово Мое, того и Отец Мой любит и вселится в него (*Ин., 14*). Ты не сможешь понять этого, если забудешь, что Бог есть Дух, Который Своей силой и волей может проникать всюду. Подобно солнцу, стоящему высоко над землёй, Он обитает выше всякой твари, но может светом Своим войти всюду, где открыто Ему. Как говорит апостол: один Бог и Отец всех, Который над всеми, и через всех, и во всех нас (*Еф. 4, 6*).

Но если кто-то отвергает Бога, поносит Его в мыслях и говорит против Него, подобно тому, как человек, сделав окна в доме, не даёт свету войти в дом — того Он оставляет. Своевольному царю Саулу пророк Самуил сказал: отверг ты слово Божие, и Господь отвернулся от тебя (1Царств 15, 26), т.е. Дух Божий отошёл от Саула. Однако и тогда, когда Бог оставляет душу упрямого человека, Он продолжает действовать на него извне, так же как действует на воду, камень или дерево. Но если человек упорствует в неверии до конца и не кается, тогда Бог попускает бесам вселиться в него. Как сказано о Сауле, когда оставил его Дух Божий: и возмущал его злой дух от Господа (1Царств 16, 14). Или ещё страшнее — об Иуде-предателе: и вошел в него сатана (Лк. 22, 3).

Люди, которые восстают на Бога, конечно же, никогда не смогут ощутить Его в себе и сказать: «Бог внутрь нас есть» (Лк. 17, 21). Но те, кто любит, желает, взыскует Его и молится, чтобы Он вселился в них – те ощущают Бога в себе и могут сказать: Бог в нас Духом Своим Святым. Благо таким светлым душам, ибо навечно они воцарятся в Царстве Христовом, как обещал Господь любящим Его, говоря: возьму вас к Себе, и будете со Мною (Ин. 14, 1-3).

Из писем святителя Николая Сербского. Письмо к воину Светиславу К.





### учите слову божию и молитве с детства...



Почти век назад, в день праздника Введения во Храм Пречистой Девы Марии, 21 ноября 1917 года (4 декабря по н. ст.) в Православной Церкви произошло историческое событие: в Успенском соборе Московского Кремля состоялась интронизация избранного Святейшего Тихона, Патриарха Московского и Всея России. Это был первый Патриарх после двухсот лет со дня отмены Патриаршества на Руси.

Знаменательно, что праздник Введения во храм Богородицы был одним из любимейших церковных праздников будущего Всероссийского Патриарха. Его детство и юность были связаны с храмом Введения Богородицы в Торопце, в котором служил его отец. Позднее он и сам, будучи уже епископом, совершал там богослужения. Не единожды он посвящал этому празднику свои размышления, каждый раз находя новые спова для его истопкования. Мы представляем выдержки из его статьи «Размышление по поводу праздника Введения во храм Богоматери» из церковного журнала «Беседа», издававшегося в Варшаве во времена служения ректором архимандрита Тихона в Холмской духовной семинарии. Они не потеряли своей значимости и в наше время.

«Святая Православная Церковь торжественно празднует Введение во Храм Пречистой Девы Марии.

Нежно любили Пресвятую Деву Её благочестивые родители; радостью и утешением служила Она в их старческой жизни. Но твёрдо помнили они обет, данный Богу: посвятить Ему своё дитя. Поэтому, как ни жалко было им расставаться с любимым своим детищем, однако, едва Пресвятой Деве исполнилось три года, родители спешат отдать Её в храм на воспитание.

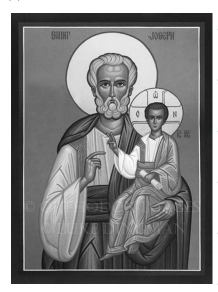
Всегда ли так поступают наши родители? Охотно ли отдают они своих детей на обучение? Не сетуют ли они, когда приходится посылать детей в школу? «Зачем ребятам нашим грамота», - говорят они. - Разве отцы наши и деды не прожили весь свой век без грамоты? И пусть бы учили мальчиков: им, пожалуй, ещё пригодится грамота. А зачем девочкам ученье? Какой толк с того, что они научаться грамоте?».

Так рассуждают многие и забывают, что «ученье - свет, а неученье - тьма». И подлинно, неучёный человек - «тёмный» человек, всё равно что слепой. Не видит слепой и не знает хорошо ни себя, ни других людей, ни окружающих его предметов; вздумает пойти он - на каждом шагу грозит ему опасность упасть и разбиться. То же самое и человек не наученный и непросвещённый. Во тьме ходит он и не имеет правильных познаний ни о Боге, ни о мире, ни о себе, ни о других людях. Что же? Ужели ему и оставаться во тьме? Когда нам завяжут глаза или введут нас в совершенно тёмное место, как нам бывает от этого неприятно! Как стремимся мы поскорее выйти на свет Божий! Также рвётся к свету и душа наша. Для того и Христос прихолип на земпю, чтобы научить нас, дать нам свет и разум (1 Ин. 5, 20). «Доколе свет с вами, - говорил Он, - ходите во свете, чтобы не объяла вас тьма (Ин. 12, 35-36).

Но как родителям просвещать и учить детей своих, когда многие из них и сами люди тёмные и неучёные? В таком случае на помощь им являются школы, где учат «уму-разуму», всему доброму и хорошему.

Отдавайте же, родители, своих детей в школу, отдавайте не мальчиков одних только, а и девочек!.. И девочкам нужна грамота. Ведь ваши дочери, когда вырастут, со временем сами сделаются матерями и должны учить своих детей.

В первые годы дитя находится всецело на попечение матери: она его кормит, она должна и учить его. У отца для этого часто нет ни времени. ни способностей. Никто так хорошо не знает ребенка, его сил, как мать; никто лучше её не руководит ребенком, его первыми шагами. Она первая научает его молиться Богу, она говорит ему о Нем и направляет первые мысли его и первый его лепет к Господу; она насаждает в душе его семена добра и внедряет их глубоко, чтобы потом никакая буря не истребила их. Мать предохраняет детей от опасности, от неопытности, направляет их склонности, уготовляет для них доброе в будущем. Но чтобы она



Святой праведный Иосиф Обручник со Христом

сумела сделать всё это хорошо, научить своих детей, как следует, нужно, чтобы сама она была научена. Иначе слепой поведёт слепого, и оба упадут в яму.

Поэтому девице, чтобы сделаться хорошею матерью, нужно быть самой хорошо воспитанною. Такая девица, если бы ей и не пришлось быть матерью, может много сделать доброго и хорошего: она может учить своих меньших братьев, и сестёр, и чужих детей.

В чём же должно состоять воспитание девочек? Чему главнее всего их нужно учить? Ответ на это можно почерпнуть из примера Богоматери. Пресвятая Дева, отданная в храм на воспитание, чаще всего упражнялась в молитве в храме и в чтении Закона Господня.

То же должны делать и наши дети. Если их с детства приучить к молитве, то потом они будут находить в ней подпору и утешение себе в жизни. Станет ли одолевать их скука, уныние и печаль. - пусть они спешат в храм Божий излить пред Богом всю печаль свою, высказать всю болезнь души своей, и Господь облегчит их. Пошлёт ли Бог какую радость - пусть спешат в храм с хвалою и благодарением Богу и Он ущедрит им Свои дары. Встретится ли какое затруднение, неудача, пусть они опять идут в храм с усердным молением к Господу о помощи – и Он, Переблагий, не откажет им в ней.

Пусть наши дети поучаются также в Законе Господнем, ибо в нём находится то, что едино на потребу (Лк. 10. 2). В слове Божием заключаются сокровища Премудрости Божией и разума, неоскудеваемый источник поучения, вразумления и утешения нашего».







# две судьбы в истории русского флота: броненосец андрей первозванный и корабль-церковь андрей первозванный

В 1905 году на Галерном островке в Петербурге заложили линейный корабль «Андрей Первозванный», который был спущен на воду 20 октября 1906 года и до 10 октября 1907 года числился эскадренным броненосцем. В 1912 году он был модернизирован и снова вступил в строй. Новый 1913 год «Андрей Первозванный» встретил в составе бригады в вооружённом резерве. Вместе с ним на Гельсингфорсском рейде Русской Финляндии (Хельсинки) стояли «Император Павел І», «Цесаревич», «Слава», приписанный к бригаде крейсер «Рюрик» и транспорты: «Рига» и «Анадырь» - самый большой, 19000-тонный пароход в Русском Флоте.

Броненосец «Андрей Первозванный» участвовал в Первой Мировой войне, Февральской буржуазно-демократической революции. В марте 1917 года в числе первых восстал в Гельсингфорсе. Принял участие в ледовом походе кораблей Балтийского флота в апреле 1918 года



Линейный корабль «Андрей Первозванный»

и в подавлении восстания гарнизона форта Красная Горка. В августе 1919 года при стоянке в Кронштадте был подорван английским торпедным катером, но остался в строю. До поздней осени 1919 года, несмотря на полученные повреждения, он нёс боевую службу. И лишь когда последний вражеский корабль покинул Финский залив, линкоровцы зачехлили орудия. В 1922 году броненосец «Андрей Первозванный» был списан из состава флота.

### Технические характеристики эскадренного броненосца Андрей Первозванный

Водоизмещение 17400 тонн; длина 140,2 метра, ширина 24,4 метра, осадка 8,2 метра; мощность механизмов 17600 лошадиных сил; максимальная скорость хода 18 узлов, экономическая — 12 узлов; дальность плавания 2100 миль.
Вооружение: четыре 305-мм, четырнадцать 203-мм, двенадцать 120-мм, четыре 75-мм и восемь 47-мм орудий, три 457-мм торпедных аппарата. Экипаж 956 человек. Однотипный корабль — «Император Павел I» (при советской власти он назывался «Республика»).

Иная судьба у необычного судна речного флота, носящего имя и продолжающего сегодня апостольские труды святого Андрея: в наши дни хранит и проповедует в Сибири православную веру корабль-церковь «Святой апостол Андрей Первозванный». В течение полутора десятилетий он регулярно совершает благотворительные экспедиции на просторах России. Главная его задача – соединить социальное служение и миссионерскую програм-



Корабль-церковь «Андрей Первозванный» возвращается в Новосибирск

му, включающей в себя беседу, ответы на вопросы и просмотр фильма «Вера святых» об основах православной веры. Благотворительная цель экспедиции, в которую ежегодно отправляются священники и прихожане новосибирского храма Александра Невского, а также врачи и социальные работники - доставить помощь тем, кто не может прийти за ней сам, в глухие сёла и деревни, от которых ближайшего храма больше ста километров. Как сообщал «Церковный вестник», из двадцати двух посёлков и деревень, возле которых швартовался «Андрей Первозванный» в этом году (жителей ещё 46 поселений подвозили к месту сбора автотранспортом) храмы были только в семи. Тем не менее, везде служились Божественные литургии на переносном антиминсе, проходили крещения и исполнялись церковные требы. В 2011 году крестилось 477 человек, а ещё 200 смогли исповедаться и причаститься...

# ЗА ВЕРУ И ВЕРНОСТЬ: Об ордене святого Андрея Первозванного





Орден святого Андрея Первозванного (две стороны)



Исторический орденский костюм для Андреевских кавалеров

20 марта 1699 года секретарь австрийского посольства в России Иоанн Георг Корб записал в своём дневнике: «Его Царское Величество учредил кавалерский орден св. Андрея Апостола». Это самое раннее из известных упоминание первого российского ордена. Здесь же Корб добавляет: «Его Царское Величество пожаловал боярина Головина первым кавалером этого ордена и дал ему знак оного. Боярин сегодня же вечером показывал этот орден императорскому посланнику (послу австрийского государя Леопольда I, главы Священной Римской империи) и рассказывал ему содержание Устава». Практически все достоверно известные нам современные сведения об учреждении ордена святого Андрея и ограничиваются этой дневниковой записью.

Первый российский орден имел как основной элемент собственно «знак» – покрытый синей эмалью крест особой формы, в виде буквы «X», на котором, по преданию, был распят святой Андрей (Андреевский Крест), с изображением фигуры самого святого. Этот крест носили на широкой голубой ленте через правое плечо, а в торжественных случаях - на золотой, покрытой разноцветными эмалями цепи на груди. Орден включал звезду, первоначально шитую, имевшую восемь лучей, с круглым центральным медальоном, в котором также помещалось изображение Андреевского Креста (заменённое при Павле на двуглавого орла). По кругу шла надпись-девиз ордена: «За веру и верность». Эта надпись отмечает заслуги, за которые вручалась награда. В самом раннем проекте устава ордена святого Андрея, составленном при непосредственном участии Петра Великого в 1720 году, говорится, кому и за что должна выдаваться эта награда: «в воздаяние и награждение одним за верность, храбрость и разные нам и Отечеству оказанные заслуги, а другим для ободрения ко всяким благородным и геройским добродетелям; ...как явственные знаки и видимое за добродетель

В проекте Устава есть особая глава «О кавалерах». В ней говорится о том, какие требования предъявляются к кандидатам в кавалеры этого ордена.

Фёдор Алексеевич Головин стал первым кавалером ордена. Будучи одним из ближайших соратников Петра, он даже среди них, людей незаурядных, выделялся глубоким умом и выдающимися военными и дипломатическими способностями. Именно Головин заключил в 1689 году Нерчинский трактат – о границе Российского государства с Китаем. Во время первого заграничного путешествия Петра, в 1697 году он был занят организацией морского дела в России: приглашал иностранных офицеров и мастеров, закупал необходимые для строительства флота материалы, отправлял за границу русских учеников. По возвращении в Отечество стал в 1698 году во главе только что созданного «Приказа Воинских морских дел». Одновременно, что несколько необычно даже для бурного петровского времени, он заведовал и Посольским приказом. Скончался Головин в 1706 году, имея высшее военно-морское звание генерал-адмирала (кроме него, за всю дореволюционную историю государства было ещё только шестеро, заслуживших этот чин) и сухопутное - генерал-фельдмаршала.

Вторым кавалером ордена стал гетман И.С. Мазепа, получивший его 8 февраля 1700 года из рук самого Петра. После известия об измене Мазепы по приказу рассерженного царя была проведена следующая акция: 9 ноября 1708 года, как сообщает «Журнал» Петра Великого, «персону (манекен) оного изменника Мазепы вынесли и, сняв кавалерию (знаки ордена), которая на ту персону была надета с бантом, оную персону бросили в палаческие руки, которую палач взял и прицепил за верёвку, тащил по улице и по площади даже до виселицы и потом повесил». Мазепе удалось уйти от заслуженного наказания за предательство, и дело ограничилось лишь повешением манекена изменщика.

Остальные 38 кавалеров этого ордена, пожалованные в царствование Петра (в том числе получивший эту награду тайно, за симпатии к России, валашский господарь Константин Брынковяну, который не был внесён даже в официальные списки награждённых), оказались более достойными этого знака отличия. Сам Пётр был отмечен орденом святого Андрея седьмым, в 1703 году за конкретный военный успех – руководство взятием двух шведских боевых судов в устье Невы. Знаки ордена на царя, имевшего официальный военный чин капитана бомбардирской роты, возложил первый Андреевский кавалер Фёдор Головин. Одновременно такую же награду за участие в этом бою получил А.Д. Меншиков, бывший бомбардирским поручиком.

В дальнейшем, до царствования Павла I, кавалерами ордена святого Андрея стал ещё 231 человек. Среди них такие выдающиеся отечественные полководцы, как П.А. Румянцев, А.В. Суворов, государственные деятели Ф.М. Апраксин, Г.А. Потёмкин.



Жан-Марк Нотье Портрет Петра Великого с орденом Андрея Первозванного (после 1717)



Современный орден святого Андрея Первозванного Русской Православной Церкви

До 1855 года знаки ордена святого Андрея Первозванного за военные заслуги ничем внешне не отличались от знаков за заслуги гражданские. Позднее к боевой награде стали добавлять скрещённые мечи.

В конце XIX – начале XX веков многие полки русской армии праздновали свои юбилеи - 100, 150 и более лет, так называемые «старшинства» частей. По этому случаю практически все полкиюбиляры учреждали свои полковые знаки - своеобразные корпоративные отличия, носившиеся всеми чинами полка на мундире. Рисунок полкового знака утверждался самим царём или военным министром и. как правило, включал в себя изображения и надписи, напоминающие о героических страницах истории части.

Полковые знаки более десяти гвардейских частей включали в себя как элемент изображения Андреевской звезды и ленты, а три гвардейских пехотных полка основой своих знаков сделали Андреевский Крест. При этом старейший полк русской армии – Преображенский – учредил свой полковой знак по эскизу Андреевского Креста, собственноручно выполненному в своё время Петром І. Авторы полкового знака скопировали обе его стороны, и эмблема преображенцев стала единственной среди сотен полковых отечественных знаков, имеющей изображения и надписи на оборотной стороне.

Не только в гвардии полковые знаки включали изображения элементов Андреевской награды. Дюжина армейских пехотных полков поместила на свой знак Андреевскую звезду и ленту, а 11-й пехотный Псковский и 13-й уланский Владимирский сделали основой знака Андреевский Крест.

По материалам сайта «За веру и верность»

#### Чистое утро

Следов ещё нет на снегу чисто-синем, Над крышами – пара струи. Иду, неморозную свежесть вдыхая, Иду и не помню чужого греха я, А только неправды свои.

Не тягостно мне, потому что простится,

Что я не на души смотрела – на лица, Что я говорила не то. Как свечи. блеснёт мирным светом пороша:

Никто не оставлен, никто не заброшен, Никто не погибший, никто.

Захочется каждому слову поверить, Войти неприметно в церковные двери, В соседстве святых постоять: И чтоб легкокрылое чистое утро В предивных лучах серебра-перламутра Рождалось опять и опять.

Вера Часовских

В 1992 году в России образован Фонд Святого Всехвального апостола Андрея Первозванного со штабквартирой в Москве. Согласно официальному сайту, Фонд Андрея Первозванного «осуществляет проекты, направленные на формирование в обществе позитивного отношения к традиционным, скрепляющим остовам России – государству, Церкви, армии», «ратует за пробуждение в человеке духовных основ, прочно связанных с историей и культурой народа».

Одним из главных направлений деятельности Фонда является принесение в пределы Русской Православной Церкви великих христианских святынь. В частности, фонд ежегодно доставляет из Иерусалима Благодатный Огонь на Пасху. Осенью 2011 года фондом был организован провоз по городам России Пояса Пресвятой Богородииы, которому пришли поклониться сотни тысяч человек.

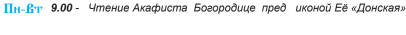


# расписание богослужений

в Храме во имя Святителя Антония (Смирницкого)



Место первых службжелезнодорожный вагончик



**Вт 17.00** - Вечерня Утреня

**С**р 7.30 - Исповедь 8.00 - Литургия Молебен Панихида

**Чт 9.00** - Молебен с Акафистом Свт. Антонию (Смирницкому) Панихида

9.00 - Водосвятный молебен с Акафистом Богородице пред иконой Её «Неупиваемая чаша» (читаются молитвы о болящих, страждущих недугом винопития, курения, наркомании и о всех прочих нуждах) Панихида

**17.00** - Вечерня Утреня

18.45 - Соборование (совершается над болящими душой и телом)

19.30 - Беседа перед крещением (с родителями, крестными и взрослым крещаемыми)

7.30 - Исповедь 8.00 - Литургия Молебен Панихида

Вскр

11.00 - Крещение (только после собеседования накануне)

15.00 - Беседа по основам православной веры

**17.00** - Всенощное бдение Исповедь

19.00 - Библейская беседа

7.30 - Исповедь 8.00 - Литургия Молебен Панихида

11.00 - Крещение (только после собеседования накануне)

**12.00** - Венчание

В праздничные дни совершаются дополнительные богослужения. Воскресная школа для детей (руководитель Инна; тел. 8-951-854-94-45): в **10.00** - дети 5-7 лет; в **11.45** - дети 7-12 лет.



Освещение закладного камня



Храм во имя свт. Антония в Воронеже: 2010 г. Иконостас нижнего храма, в котором совершается служба с 4.12.2009 г



Начатое строительство верхнего храма – ноябрь 2011 года

#### Просим жертвователей и благотворителей оказать помощь

Наши реквизиты: Местная религиозная организация

Православный Приход храма во имя свт. Антония (Смирницкого),

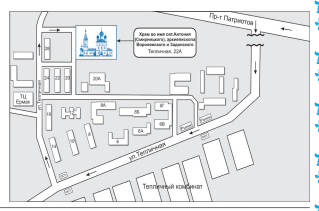
архиепископа Воронежского и Задонского г. Воронежа религиозной организации «Воронежская и Борисоглебская Епархия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)» Реквизиты: Р/с 40703810145000032739 филиал ОАО «ТрансКредитБанк» в г. Воронеже БИК 042007810, ИНН 3665045857/366501001

Настоятель храма: священник Николай Бабич Расписание богослужений можно узнать по телефонам: (8-473)22-608-68; мобильный 8-951-860-40-40 Адрес храма: 394070, Российская Федерация, г. Воронеж, ул. Тепличная, 22-А Эл.почта: Snt-Antonius@yandex.ru

Редакционная коллегия: священник Николай Бабич, Римма Лютая, Николай Бавыкин Главный редактор: священник Николай Бабич

плавный редактор: священник николай Бао Зам. главного редактора

по организационным вопросам: Николай Бавыкин Выпускающий редактор, корректор: Римма Лютая Дизайн, макет, вёрстка: Александра Печёрских Адрес редакции: 394070, РФ, г. Воронеж, ул. Тепличная, 22-А Тепефоны: 8-951-860-40-40 (главный редактор) 8-960-115-69-06 (выпускающий редактор)



Электронная почта: Snt-Antonius@yandex.ru Тираж: 999 экземпляров Отпечатано: ООО «Типография Рубикон», г.Воронеж, ул. Урицкого, 26
Заказ: № 000; Подписано к печати: 20.12.2011 г. Газета издаётся на средства и трудами благотворителей. Пожалуйста, не используйте газети е хозяйственных целях.

